
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 



Presentación 

 

La corporación Without Borders y la fundación Save the Children presentan al conjunto de la sociedad el Modelo Etnoeducativo para la Primera 

Infancia Wayuu: KASPOLÜIN, una construcción conjunta que tomó en cuenta los aportes de agentes educativos, sabedores, sabedoras, autoridades 

tradicionales, cuidadoras, y  niños y niñas de primera infancia participantes de las diferentes fases de construcción en las rancherías Wayuu de Santa 

Rita, Los Olivos, Perramana y Laguna de Oxidación en los municipios de Riohacha y Maicao en el departamento de La Guajira. 

Se refleja aquí la cosmovisión Wayuu como pilar fundamental para la estructuración de todo proceso educativo, buscando el arraigo cultural, así como 

el rescate y el respeto de la cultura propia en el trabajo educativo con primera infancia. Esta es una apuesta por una educación diferente, donde los 

niños y niñas sean protagonistas de su propio proceso educativo, fomentando el pensamiento crítico y la autonomía desde la toma de decisiones en 

el aula. Se propone para ello que las y los agentes educativos se conviertan en facilitadores de experiencias, provocando el interés de niños y niñas, 

así como orientando los procesos investigativos que surjan de dichos intereses, teniendo siempre como premisa que la felicidad y el reconocimiento 

emocional de nuestras infancias es primero. 

Su nombre KASPOLÜIN es un concepto Wayuu que traduce arcoíris en español, fue propuesto por la comunidad en el marco del proyecto Achecherra 

Wakuaipa (apretando fuerte nuestra cultura)  porque significa el principio y el fin, el prisma de colores que se reflecta en la vida misma, y esto busca 

ser el modelo etnoeducativo, una apuesta diferente que llene de colores las aulas de primera infancia en cada ranchería, como el arcoíris el modelo 

tiene diferentes matices y entiende a cada niño y niña como un arcoíris en sí mismo, lleno de posibilidades a explorar en el camino infinito de la 

educación.  

Es clave para el presente proyecto la hibridación de saberes; desde su apuesta por la interculturalidad el KASPOLÜIN busca integrar los conocimientos 

propios Wayuu con los conocimientos alijuna1, brindando a niños y niñas un abanico de posibilidades para la exploración y su desarrollo integral, que 

les permita generar mayor sentido de pertenencia con su cultura y la adquisición de saberes prácticos para desenvolverse en el mundo moderno. 

 
1 Término del wayuunaiki utilizado para referirse a aquellas personas que no pertenecen a la comunidad Wayuu. 



Inspirados en la filosofía educativa Reggio Emilia, creemos en el potencial de los niños y niñas para aprender experiencialmente y para construir el 

mundo desde sus preguntas e intereses, siendo activos, propositivos y participativos de una educación que les invita a crear todo el tiempo. 

Las organizaciones participes de la construcción y los miembros de las comunidades Wayuu que han hecho sus aportes, buscan que este modelo 

llegue a todo el territorio de La Guajira y que, de la mano de múltiples instituciones y organizaciones, logremos su implementación en toda la nación 

Wayuu, por nuestros niños y niñas, su sonrisa y su dignidad. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Contenido 

Horizonte del Modelo Etnoeducativo Kaspolüin ............................................................................................................................................................................................................................................ 7 

Objetivo .................................................................................................................................................................................................................................................................................................................. 7 

Misión ..................................................................................................................................................................................................................................................................................................................... 7 

Visión ...................................................................................................................................................................................................................................................................................................................... 7 

Principios comunes ............................................................................................................................................................................................................................................................................................ 1 

Enfoque diferencial ............................................................................................................................................................................................................................................................................................. 3 

Diagnóstico realizado en las comunidades Wayuu ....................................................................................................................................................................................................................................... 4 

 ....................................................................................................................................................................................................................................................................................................................................... 7 

Marco normativo ...................................................................................................................................................................................................................................................................................................... 7 

Antecedentes de archivo documental ............................................................................................................................................................................................................................................................... 1 

Kaspolüin: La Propuesta Educativa para Comunidades Wayuu Inspirada en la Filosofia Reggio Emilia ................................................................................................................................... 1 

Conceptos .................................................................................................................................................................................................................................................................................................................. 2 

¿Qué es infancia para la comunidad indígena Wayuu? .......................................................................................................................................................................................................................... 1 

¿Qué es educación para la primera infancia en la comunidad Wayuu? ............................................................................................................................................................................................ 1 

La Etnoeducación. .............................................................................................................................................................................................................................................................................................. 1 

Filosofía educativa Reggio Emilia ....................................................................................................................................................................................................................................................................... 2 



¿Cómo son las y los facilitadores educativos en el modelo Kaspolüin? ................................................................................................................................................................................................ 2 

¿Cómo son los niños y niñas en el modelo Kaspolüin? .............................................................................................................................................................................................................................. 3 

Desarrollo integral en la primera infancia Wayuu y ejes de trabajo pedagógico ................................................................................................................................................................................ 4 

Trabajo pedagógico por proyectos vivos .......................................................................................................................................................................................................................................................... 6 

Momentos educativos en el Kaspolüin ............................................................................................................................................................................................................................................................. 6 

Ambientes educativos y culturales ..................................................................................................................................................................................................................................................................... 2 

Elementos pedagógicos clave y principios Wayuu ........................................................................................................................................................................................................................................ 2 

Conclusiones ............................................................................................................................................................................................................................................................................................................. 3 

Referencias ................................................................................................................................................................................................................................................................................................................ 3 

Anexos ......................................................................................................................................................................................................................................................................................................................... 6 

 

 

 

 

 

 

 



Horizonte del Modelo Etnoeducativo Kaspolüin 

Objetivo 

Promover estrategias educativas comunitarias para la primera infancia Wayuu en 

el territorio de La Guajira que fortalezcan y preserven la cultura, identidad y 

prácticas ancestrales propias, a través del Kaspolüin, Modelo Etnoeducativo 

Inspirado en la Filosofía Reggio Emilia.  

Objetivos específicos 

1. Orientar de manera crítica y contextualizada los procesos educativos con 

primera infancia Wayuu en el territorio de La Guajira.  

2. Fortalecer la cultura, los saberes, principios y valores propios en la comunidad 

Wayuu a partir de su transmisión a la primera infancia en contextos educativos 

comunitarios que involucren los actores del territorio (madres, sabedores, 

autoridades tradicionales, entre otros). 

3. Fomentar el desarrollo integral de los niños y niñas Wayuu como sujetos de 

derechos, potenciando su autonomía, crecimiento sociocultural, físico y 

emocional. 

4. Inspirar en la creación y adaptación de materiales didácticos culturalmente 

pertinentes para la primera infancia Wayuu, en procura del reconocimiento a la 

lengua propia wayuunaiki, los saberes ancestrales y el uso del entorno como 

tercer maestro.  

Misión 

Nuestra misión es cultivar una educación intercultural transformadora para la 

primera infancia indígena Wayuu, que valore, preserve y transmita la cosmovisión 

y la diversidad, fomentando el desarrollo integral de los niños y niñas como sujetos 

de derechos a través de la filosofía educativa Reggio Emilia. 

Buscamos contribuir a la formación de ciudadanos participativos, con arraigo 

identitario y capaces de trabajar por la construcción de una sociedad más justa y 

equitativa. 

Visión  

Ser referente regional y nacional de etnoeducación para la primera infancia 

indígena, respetando la diversidad cultural y garantizando la educación digna y de 

calidad para nuestros territorios. A través de la integración armoniosa de los 

conocimientos ancestrales Wayuu y los enfoques pedagógicos contemporáneos, 

lograremos cultivar generaciones de niños y niñas Wayuu que se sientan 

orgullosos de su identidad, arraigados en su cultura y preparados para enfrentar 

los desafíos del mundo contemporáneo.   



Con la participación activa de organizaciones locales, ONG y otras instituciones, contribuiremos al cambio social y al fortalecimiento de nuestras estructuras pedagógicas, 

siendo punto de encuentro nacional en educación para la primera infancia étnica, fomentando el intercambio de conocimientos y experiencias para el desarrollo de prácticas 

educativas inclusivas y culturalmente relevantes.   

Principios comunes 

La educación no es preparación para la vida, la educación es la vida en sí misma (Dewey, 1916) 

El modelo etnoeducativo Kaspolüin se fundamenta en una serie de principios éticos y políticos, los cuales son acordados de manera colectiva con la comunidad Wayuu y 

sus autoridades tradicionales, en busca del bienestar de la comunidad y la protección de los derechos de los niños y niñas en su etapa de primera infancia. Estos principios 

se inspiran en el decreto 804 de 1995, el cual reglamenta la atención educativa para grupos étnicos. En particular, nos referimos al artículo 2 de dicho decreto, el cual 

establece los principios fundamentales de la etnoeducación. Al adoptar estos principios, el modelo Kaspolüin busca asegurar una educación que sea respetuosa de la 

diversidad cultural, promoviendo el diálogo intercultural, el reconocimiento de la identidad y los saberes propios de la comunidad Wayuu, y garantizando una educación de 

calidad que contribuya al desarrollo integral de los niños y niñas en un contexto de intercambio de conocimientos y experiencias entre culturas. 

 

Principio de Respeto, fortalecimiento y promoción de la cultura ancestral Wayuu: reconoce la importancia de respetar las creencias y valores Wayuu, 

preservar y transmitir los saberes, tradiciones y prácticas culturales. Implica el compromiso desde el contexto educativo con la cultura 

asegurando que los niños y niñas tengan la oportunidad de aprender y apreciar sus tradiciones, idioma, música, danzas, artes y demás 

expresiones culturales propias de su comunidad.  

Principio de participación infantil: se refiere a la inclusión activa y significativa de los niños y niñas en todos los aspectos del proceso educativo. 

Reconociendo a la infancia como sujeto de derechos y agente activo de su propio aprendizaje. Basado en la Convención de los Derechos del 

Niño y la Niña de 1989, que establece el derecho a expresar sus opiniones, ser escuchados y tomar decisiones que afecten su vida, el modelo 

Kaspolüin promueve la participación infantil mediante la creación de espacios seguros y respetuosos donde la infancia pueda expresarse 

libremente, compartir sus ideas, intereses y necesidades. 



Principio de participación comunitaria: abarca dos aspectos fundamentales, en primer lugar, se enfoca en el respeto y reconocimiento de los actores pedagógicos propios 

de las comunidades Wayuu, valorando la sabiduría que las personas de la comunidad aportan a la educación de los niños y niñas, basados en sus experiencias, 

tradiciones, y prácticas culturales ancestrales. En este sentido, el modelo Kaspolüin busca promover un diálogo horizontal y respetuoso entre los sabedores tradicionales, 

madres, padres, abuelos y educadores formales, para enriquecer el proceso educativo con diversas perspectivas y conocimientos. 

En segundo lugar, busca construir vínculos sólidos de confianza y colaboración con las comunidades Wayuu, reconociendo que la educación es un proceso compartido y 

que, para lograr un impacto significativo, es fundamental establecer relaciones de confianza y respeto mutuo con la comunidad.  

Principio de interculturalidad:  refiere a la valoración y respeto por la cultura propia, así como el reconocimiento y apertura hacia otras culturas en igualdad de 

condiciones, desde posturas críticas que develen las relaciones de poder históricas de la cultura dominante y que logren articular elementos de diversas culturas con 

fines educativos. Este principio promueve el diálogo intercultural, el intercambio de conocimientos y experiencias entre diferentes tradiciones culturales, con el objetivo de 

enriquecer la educación y el desarrollo integral de los niños y niñas de primera infancia.  

Principio de acción sin daño:  se fundamenta en la ética de no causar daño físico, emocional o psicológico a los niños y niñas de primera infancia, así como a la 

comunidad en general. Este principio busca garantizar un entorno seguro, respetuoso y libre de violencia en el ámbito educativo, promoviendo el cuidado y protección 

integral de la comunidad Wayuu, defendiendo la dignidad humana, la no utilización de las comunidades, y la autonomía en los procesos tanto individuales como 

colectivos.  

Principio de diversidad lingüística: “entendida como las formas de ver, concebir y construir el mundo que tienen los grupos étnicos, expresadas a través de las lenguas 

que hacen parte de la realidad nacional en igualdad de condiciones” (Decreto 804, 1995), se reconoce la lengua materna Wayuunaiki como un elemento central en el 

proceso de enseñanza y aprendizaje. Se busca preservar y fortalecer su uso, mediante la implementación de estrategias que promuevan el multilingüismo en el ámbito 

educativo, para que los niños y niñas tengan la oportunidad de aprender y utilizar diferentes lenguas, facilitando así su interacción en diversos contextos culturales. 



Enfoque diferencial 

Reconoce la importancia de considerar y respetar las diversidades presentes en la sociedad, valorando las particularidades 

de la comunidad Wayuu, desde las Orientaciones para Desarrollar el Enfoque Diferencial Étnico a partir de la Perspectiva del 

Reconocimiento y Respeto de la Diversidad (ICBF, 2017), y las Orientaciones para la Implementación del Enfoque Diferencial 

en la Atención Integral de la Primera Infancia (SDIS, 2016), se entiende este como un imperativo ético y una práctica política 

necesaria para trabajar con comunidades étnicas, identificando las diferencias y particularidades que deben ser tomadas en 

cuenta para garantizar sus derechos. Reconociendo a los niños y niñas como sujetos de derechos y sujetos de especial 

protección constitucional, lo cual implica respetar su diversidad en términos de potencialidades, necesidades, intereses, 

características individuales, sociales, culturales y territoriales. 

Este enfoque amplía la mirada sobre la diversidad, considerando aspectos más allá de la perspectiva poblacional, y abarcando 

elementos como identidad, cultura, género, discapacidad, víctimas, ruralidad, entre otros. Reconoce que cada persona asume 

sus contextos de manera singular y que la diversidad no se limita a categorías específicas, sino que abarca múltiples 

dimensiones y realidades. 

El enfoque diferencial busca atender integralmente a la primera infancia, reconociendo a los niños y niñas como seres con 

discernimiento, conocimiento y autonomía. Se enfoca en diseñar estrategias de atención que se basen en los intereses y 

acciones de los niños y niñas, teniendo en cuenta sus formas particulares de explorar y habitar el mundo, evitando prácticas 

segregacionistas y trabajando de manera colaborativa para el desarrollo integral de la primera infancia y la garantía de sus 

derechos. 

Se busca implementar el enfoque diferencial desde el respeto por la cultura indígena Wayuu, teniendo en cuenta sus principios 

y marcos de sentido para entender la educación en todos sus niveles, por esto se construye el modelo desde allí, con y para 

las comunidades Wayuu. 

El enfoque diferencial posibilita ampliar 

y agudizar la mirada, es decir, es como 

si el enfoque fuese una lupa que nos 

permite ver la diversidad (etnias, cultura, 

género, discapacidad, víctimas, 

ruralidad) todas ellas desde las políticas 

públicas, pero sin ser las únicas 

diversidades, puesto que también las 

hay religiosas, sociales, económicas, y 

esto permite vislumbrar la 

multidimensionalidad que se manifiesta 

en la perspectiva interseccional. Lo 

anterior posibilita visibilizar no sólo 

múltiples imaginarios y situaciones de 

discriminación y segregación cruzadas, 

sino también múltiples alternativas de 

solución, susceptibles de ser 

construidas colectivamente, así como 

también diversas miradas y caminos 

para la potenciación del desarrollo 

desde la primera infancia (SDIS, 2016) 

 



 

Diagnóstico realizado en las comunidades Wayuu 

 

En el marco de creación del presente modelo etnoeducativo, se realizó un diagnóstico cualitativo inicial en las rancherías de Santa Rita, Perramana, Los Olivos y Laguna 

de Oxidación, ubicadas en los municipios de Riohacha y Maicao en el departamento de La Guajira. Con el ánimo de identificar aquellos elementos relevantes para la 

construcción del modelo etnoeducativo para la primera infancia Wayuu inspirado en la filosofía Reggio Emilia. Como resultado se elaboró el primer informe de diagnóstico 

(ver anexos) donde se consignaron hallazgos y recomendaciones a tener en cuenta en el presente modelo.  

 

Aspectos de Mayor Relevancia para la Elaboración del 

Modelo Etnoeducativo Wayuu Kaspolüin  

Hallazgos  Recomendaciones 

1. Una mayor exploración de la cultura Wayuu y su 

entorno natural, la necesidad de preservar las 

costumbres en las nuevas generaciones, la lengua 

materna wayuunaiki y la escritura.  

algo a resaltar acá según entrevista con uno de los 

sabedores es el uso de (6) vocales. 

 

Incorporar actividades de inmersión cultural, como visitas a lugares significativos: ¿Por qué el cementerio en 

la comunidad?, ¿un telar en casa, para qué?, ¿el corral de los animales qué función cumple? (el entorno 

como tercer maestro). 

Usar la narración de cuentos tradicionales como instrumento pedagógico, permite el afianzamiento de la 

lengua materna wayuunaiki desde los más pequeños, es importante además promover el uso de materiales 

auténticos del territorio en el entorno educativo y para el acercamiento a los procesos de lecto escritura en 

los más grandes (4-5 años) proporcionar material literario (sugerimos la creación de cuentos propios) y 

guías pedagógicas en la lengua materna. 



Consideramos importante la creación de materiales educativos que contengan las 6 vocales del wayuunaiki  

2. Las tradiciones Wayuu como aspecto central en la 

educación, juego libre y creativo, contacto con la 

naturaleza. 

Proporcionar espacios y materiales que estimulen la imaginación y la expresión artística, como pinturas, 

barro, música y elementos naturales o tradicionales de la cultura. (sugerimos varias técnicas artesanales 

para que el barro adopte colores basados en el arcoíris). 

Incluir actividades que permitan la exploración y expresión de la cultura Wayuu, como el aprendizaje de la 

lengua a través de la música tradicional (sugerimos la creación de contendidos en audio como las rondas 

infantiles en wayuunaiki) 

3. Interacción social y construcción de vínculos, valores 

sociales para la convivencia entre pares.  

 

Promover actividades grupales que fomenten rasgos axiológicos propios de la cultura Wayuu como el 

diálogo, la colaboración, el respeto y la empatía, como proyectos colectivos, juegos cooperativos y diálogos 

interculturales. 

Mediante círculos de la palabra (asambleas de participación infantil), actividades de juego colectivo donde 

se aborden valores como el respeto y la importancia de establecer acuerdos. 

4. Se evidencia que los niños y niñas poseen unos 

periodos atencionales altos en las actividades que 

involucran pintura y otras texturas. 

Los niños y niñas muestran gran interés por la 

exploración sensorial. 

Proporcionar experiencias enriquecedoras que involucren los sentidos, como actividades al aire libre, 

manipulación de materiales didácticos diversos y exploración táctil y visual con diferentes elementos del 

entorno, aprovechando los largos periodos atencionales. 

Fortalecer la tolerancia las texturas, el ambiente proporciona olores, recursos como las plantas, los árboles, 

la tierra, el agua… Usar estos recursos para el despertar de la exploración, se sugieren también 

experimentos y juegos con el viento, la luz solar, las sombras (pedagogía de la luz)3 buscando generar ese 

 

3 La pedagogía de la luz se enmarca en el contexto educativo que se inspira en la filosofía Reggio Emilia (Edwards, Gandini, & Forman, 1998). La luz es una constante, como puedes observar a tu alrededor, tanto por su presencia como por su 

ausencia. La luz natural y las sombras un gran recurso en el territorio Wayuu para su uso pedagógico. 



Se identifican limitaciones en las UCA2, como la 

falta de variedad de implementos didácticos, libros y 

recursos para actividades que despierten el interés 

y la capacidad de asombro en los niños y niñas. 

Se resalta el desarrollo avanzado en motricidad 

gruesa de los niños y niñas Wayuu (gatear, caminar, 

correr, saltar, trepar…) 

asombro e interés en los niños y niñas, lo anterior también responde a la importancia de la estimulación 

cognitiva, desarrollo del lenguaje, pensamiento lógico y pensamiento crítico. 

Continuar con las prácticas de trenzado que desarrollan algunas facilitadoras en las UCA para acercar a los 

niños y niñas a la práctica cultural del tejido, esto favorece el desarrollo de la motricidad fina.  

5. Apego y seguridad emocional, los niños y niñas 

entre 1 a 2 años presentan resistencia para 

involucrarse en las actividades ya que el vínculo con 

su cuidadora es muy fuerte y les genera temor 

apartarse de ellas. 

Establecer rutinas sencillas que afiancen la identidad y generen seguridad en los niños y niñas: 

acompañamiento de cuidadoras en los ambientes educativos, generar experiencias que involucren las 

rutinas diarias como saludos, frases simples, canciones de buenos días, buenas tardes o buenas noches en 

la lengua wayuunaiki, desarrollar actividades que permitan muestras de afecto entre los niños y las niñas 

(abrazos de poder colectivo), y fomentar la participación en estas actividades de las familias como pilar en la 

educación de sus hijos e hijas, acompañando su proceso de autonomía y aportando al relacionamiento 

social positivo. 

6.  Desarrollo del lenguaje, en la primera infancia son 

varias las formas de comunicación que debemos 

tener presentes, además de la verbal está el llanto, 

los silencios, los gestos… Estimular el desarrollo de 

estas múltiples formas de comunicación de los 

niños y niñas (los 100 lenguajes)  

Propiciar situaciones de comunicación significativas, ¿Qué emoción eliges hoy?, contar historias, realizar 

actividades de improvisación oral con el Jayeechi el canto tradicional para la expresión de emociones en la 

cultura Wayuu. 

Involucrar a cuidadoras y cuidadores a espacios de reflexión colectivos para que fortalezcan habilidades en 

la detección de las necesidades emocionales de los niños y niñas, entendiendo el llanto como una forma de 

comunicación. También involucrarles desde el compartir de sus saberes en los espacios educativos. 

 
2  Unidad Comunitaria de Atención del Instituto Colombiano de Bienestar Familiar. 



Tabla 1 Aspectos de Mayor Relevancia para la Elaboración del Kaspolüin. Tomado del Diagnóstico Inicial (2023) 

 

Marco normativo  

 

El Marco Normativo del Modelo Etnoeducativo Kaspolüin se sustenta en la Convención Internacional sobre los Derechos del Niño (CIDN) y en las normas colombianas que 

promueven la diversidad étnica y cultural, así como el derecho a la educación de los grupos étnicos.  

Reconociendo la importancia de garantizar una educación inclusiva y de calidad para los niños y niñas de primera infancia de la comunidad Wayuu, Kaspolüin se enmarca 

en las disposiciones establecidas en la Constitución Política de Colombia, la Ley General de Educación 115 de 1994 y los decretos complementarios. Asimismo, se considera 

fundamental la Política Educativa para la Primera Infancia (2009) como referente para la atención educativa de calidad en esta etapa crucial del desarrollo.  

Convención Internacional sobre los Derechos del Niño (1989): El modelo se sujeta 

al marco de derechos establecido internacionalmente para los niños y niñas, 

respetando y promoviendo desde sus facultades el cumplimiento del mismo en el 

ámbito educativo, específicamente se reconoce en los artículos: 

o   Art. 28: “Los Estados Partes reconocen el derecho del niño a la educación y, 

a fin de que se pueda ejercer progresivamente y en condiciones de igualdad 

de oportunidades ese derecho” (UNICEF, 1989)  

o   Art. 29: de los propósitos mismos de la educación, promover el pleno 

desarrollo de la personalidad, los talentos y las habilidades de los niños 

y niñas, mediante una educación inclusiva que respete la dignidad humana, 

los derechos humanos, la diversidad cultural, la paz y la igualdad de género. 

o   Art. 30: En los Estados en que existan minorías étnicas, religiosas o lingüísticas 

o personas de origen indígena, no se negará a un niño que pertenezca a tales 

minorías o que sea indígena el derecho que le corresponde, en común con los 

demás miembros de su grupo, a tener su propia vida cultural, a profesar y 

practicar su propia religión, o a emplear su propio idioma. (UNICEF, 1989) 

A su vez, se cobija en la Constitución Política de Colombia (1991), 

específicamente en los artículos; 

o   Art. 7: Reconocimiento a la diversidad étnica y cultural, el modelo 

educativo reconoce y valora la diversidad cultural de las comunidades, en 

especial la comunidad Wayuu, promoviendo el respeto, la protección y el 

fortalecimiento de su identidad cultural en el ámbito educativo. 



o   Artículo 44: Por el cual se ratifica el Convenio Internacional sobre los Derechos 

del Niño y se hace hincapié en que la educación es un derecho fundamental 

de la infancia. 

Se constituye el presente modelo como una apuesta etnoeducativa en el territorio 

colombiano, tomando como referencia la Ley General de Educación (1994) en su 

artículo 55 referente a la etnoeducación.  

Política Educativa para Primera Infancia (2009): El modelo educativo se alinea con 

esta política, la cual establece lineamientos y estrategias para garantizar el 

desarrollo integral de los niños y niñas en esta etapa crucial. Se promoverá una 

educación en la primera infancia que sea inclusiva, participativa, lúdica y 

contextualizada, teniendo en cuenta las particularidades culturales y lingüísticas 

de la comunidad Wayuu. 

Ley 1098 de 2006, por la cual se establece el Código de la Infancia y la 

Adolescencia, es sus artículos; 

o    Art. 28. Derecho a una educación de calidad para la infancia y la adolescencia. 

o    Art. 29. Derecho al desarrollo integral en la primera infancia:  

La primera infancia es la etapa del ciclo vital en la que se establecen las bases 

para el desarrollo cognitivo, emocional y social del ser humano. Comprende la 

franja poblacional que va de los cero (0) a los seis (6) años de edad. Desde la 

primera infancia, los niños y las niñas son sujetos titulares de los derechos 

reconocidos en los tratados internacionales, en la Constitución Política y en 

este Código. Son derechos impostergables de la primera infancia, la atención 

en salud y nutrición, el esquema completo de vacunación, la protección contra 

los peligros físicos y la educación inicial. (Ley 1098 , 2006) 

Decreto 804 de 1995 y Decreto 1397 de 1996, Artículo 3: Reglamentación de la 

atención educativa étnica, estos decretos buscan garantizar que los programas y 

servicios educativos sean pertinentes, adaptados a la realidad sociocultural de la 

comunidad Wayuu y de calidad, asegurando la formación de docentes bilingües e 

interculturales. 

Decreto 2406 de 2007, Atención educativa en zonas rurales: establece medidas 

para fortalecer la atención educativa en zonas rurales, el modelo busca que se 

implementen estrategias y acciones pedagógicas que respondan a las 

necesidades de la comunidad Wayuu, asegurando la equidad en el acceso a la 

educación de calidad y promoviendo el desarrollo integral de los niños y niñas de 

primera infancia. 

 

 

 

 



 Antecedentes de archivo documental 

 

Para la consolidación del Kaspolüin: Modelo Etnoeducativo para Primera Infancia Wayuu inspirado en la Filosofía Reggio Emilia, se llevó a cabo una búsqueda documental 

enfocada en los lineamientos, directrices y modelos etnoeducativos desarrollados en el territorio colombiano entre los años 2006 y 2020, con el objetivo de recopilar 

información detallada de cómo se han construido estas apuestas educativas comunitarias contextualizadas, teniendo en cuenta las características propias de los pueblos 

étnicos, para así establecer un marco orientativo sólido en la construcción del presente proyecto.  

Estos documentos permitieron encontrar aspectos 

claves en relación a la construcción participativa de 

los modelos educativos para comunidades étnicas, 

al concepto y vivencia de la etnoeducación, a la 

relación educación inicial-crianza indígena, y a los 

enfoques educativos alternativos que se proponen.   

Respecto a los proyectos educativos para 

comunidades étnicas fueron tenidos en cuenta 

ANAA AKUA’IPA Proyecto Etnoeducativo de la 

Nación Wayuu (2006) y el Modelo Pedagógico 

Etnoeducativo Emancipador “Champalanca 

Pedagógica” (2013), ambos desarrollados en el 

territorio colombiano, el primero en el 

departamento de La Guajira con la comunidad 

Wayuu, y el segundo en el departamento de Chocó 

con las comunidades afrocolombianas ribereñas del 

bajo Atrato.  

El primero es el ANNA AKUAI’PA, este fue un 

producto de construcción colectiva entre los entes 

institucionales educativos (Ministerio de Educación 

Nacional-MEN- y Secretaría de Educación de La 

Guajira), la participación amplia de la comunidad 

Wayuu y sus representantes en materia educativa 

como la Mesa Técnica Departamental de 

Etnoeducación Wayuu y los comités municipales 

de etnoeducación donde participaron docentes 

y directivos principalmente, y ONG`s. Su 

objetivo principal es fortalecer la educación 

propia y la interculturalidad en los procesos 

escolares de primaria y bachillerato en la 

comunidad Wayuu, y su misión es promover la 

participación social y la construcción colectiva de la 

educación basada en su cultura. 

En este modelo la interculturalidad es transversal a 

toda la apuesta educativa, entendiendo que es 

necesario preservar la cultura, la identidad y las 

costumbres a través de la transmisión de saberes a 

los niños, niñas, adolescentes y jóvenes en los 

espacios educativos, a la par que se trabajan los 

conocimientos occidentales en el ejercicio de 

garantía del derecho a la educación según lo 

dispuesto en el artículo 67 de la Constitución Política 

Colombiana, brindando las herramientas necesarias 

para que las y los estudiantes afronten el mundo 

moderno sin perder su identidad cultural.  



El ANAA AKUA’IPA es enfático en que se debe “educar para bien” bajo un enfoque de educar en y para la vida, destacando aquellos conocimientos que son útiles y 

garantizan una vida adulta plena,  

Anaa Akua’ipa es la concepción propia del Wayuu fundamentada en la dignidad y el bienestar social, encierra los valores individuales, colectivos y la cosmovisión Wayuu. 

Partiendo de esta realidad, se busca desarrollar procesos de identidad, autonomía, territorialidad e interculturalidad que permitan ajustar la normatividad etnoeducativa y 

el desarrollo científico de acuerdo con el pensamiento Wayuu. (Ministerio de Educación Nacional, 2006) 

Se señalan, además, los valores individuales y colectivos que deben permanecer presentes durante todo proceso educativo (ver tabla 1).Está orientado a garantizar una 

convivencia pacífica, ‘educar para bien’ es un propósito preciso y bien intencionado para la educación Wayuu; se pone énfasis en la formación personal, en el respeto al 

ritmo de cada uno, en la responsabilidad que despierta en el niño, y al mismo tiempo es un mecanismo socializador en cuanto trabaja por la colaboración interpersonal. 

Valores individuales 

Kojutaa atumaa: Respeto 

Alaüle’raa’in: Grado de madurez 

Ayaawataa akua’ipa: Invitar a la sensatez 

Anaataa pütchi: Capacidad de mediar conflictos mediante la palabra 

Kaalinjirawaa: Autocuidado 

Sukua’ipa süsakia otta süputaaya Wayuu: Sus normas de cortesía, ser 

buen anfitrión y ser cortes cuando se es invitado. 

Kaapüliraa: Dignidad 

Kamanewaa: Amabilidad y hospitalidad  

Sunoula Wayuu: espiritualidad Wayuu, guía a través de los sueños. 

Valores colectivos  

Akaalinjirawa: solidaridad 

Pa’inwa sulu’u woumain: convivencia 

pacífica entre clanes y con otras 

culturas 

Awalaajaa: capacidad de conciliar 

Wanaawajirawa akua’ipa: La justicia 

que garantiza el equilibrio. 

Tabla 2 Valores en la educación del pueblo Wayuu. Elaboración propia 



Respecto a las herramientas culturales de construcción del conocimiento se señalan la oralidad, la lengua propia wayuunaiki, los roles en la enseñanza dentro de la 

comunidad, y el principio colectivo como comunidad Wayuu, demarcando los fundamentos de aprender para la vida pues esto no se limita a un espacio determinado, más 

bien se da de manera permanente en cada espacio y tiempo dentro de la comunidad “La enseñanza para el Wayuu no está restringida a tiempo ni espacio ni a contenidos 

específicos; ésta se basa en la participación directa del niño en las actividades de los mayores siguiendo la división por género y edad” (Ministerio de Educación Nacional, 

2006, pág. 29) 

Según el ANAA AKUA’IPA El proceso de aprendizaje en la comunidad Wayuu se desarrolla de la siguiente manera:  

 

1 Observación 2 Imitación 3 Experimentación 
4 Producción de 

conocimiento 

Tabla 3 Proceso de aprendizaje Wayuu. Elaboración propia 

 

Siguiendo esto se formulan los ejes temáticos curriculares que guían el quehacer pedagógico en las aula comunidad (así le llaman a las aulas, haciendo referencia a que 

estas son parte de la comunidad y no están fuera de ella), creados desde los elementos culturales centrales para las y los Wayuu: Territorialidad; Cosmovisión y Tradición; 

Wayuunaiki; Alijunaiki (castellano) como segunda lengua; Desarrollo Wayuu; Arte y juegos tradicionales y apropiados por los Wayuu; Matemáticas; Medicina Wayuu y 

apropiada, y; Etnociencias. Por último, el documento aborda la necesidad de conservar las formas propias de la cultura Wayuu en la escuela, para así no generar un quiebre 

entre esta y el hogar,  

El proceso en la escuela deberá partir de estas formas pedagógicas propias; de esta manera, el niño, que en la ranchería aprende en la oralidad, debe llegar 

a la escolaridad y encontrar un ambiente que continúe y fortalezca este proceso de formación como Wayuu. En términos de la didáctica, esto significa que el 

etnoeducador debe utilizar en las primeras etapas del aprendizaje la oralidad sobre la escritura; y la dinámica, la flexibilidad y la participación activa, como 

en la ranchería, sobre la verticalidad y rigidez de los contenidos que se imponen en el aula. (Ministerio de Educación Nacional, 2006, pág. 50) 



En cuanto al Modelo Pedagógico Etnoeducativo Emancipador “Champalanca 

Pedagógica” (2013) este es una apuesta reivindicativa de los pueblos 

afrodescendientes del Bajo Atrato en el departamento del Chocó, por una 

educación que rescate lo propio a la par que brinda herramientas para afrontar la 

globalización imperante del mundo moderno, como también lo plantea el ANAA 

AKUA’IPA. Busca entonces el rescate de la cultura, la identidad, las prácticas y 

costumbres ancestrales, que permita generar arraigo cultural en los niños, niñas, 

adolescentes y jóvenes que pasen por el sistema educativo formal.  

A través de un modelo crítico y emancipador que tenga en cuenta los postulados 

de la pedagogía crítica (desde la escuela de Frankfort con la teoría crítica social) y 

de Paulo Freire con la educación liberadora, dan sustento a su modelo, 

organizando ejes temáticos híbridos que trabajen los conocimientos occidentales, 

pero desde las prácticas culturales propias. A su vez sientan una postura radical 

sobre la decolonización del saber y la apuesta política por eliminar de la educación 

todo currículo, material literario, didáctico y diseño pedagógico que sea racista, 

eurocéntrico y minimizador de las comunidades étnicas negras.  

Brindan una definición de modelo pedagógico desde lo que esperan lograr en sus 

comunidades y es llevar un proceso educativo que conserve la cultura propia y 

brinde herramientas para la transformación social tanto individual como colectiva 

desde la hibridación de conocimientos propios y los foráneos, definiéndolo así:  

El modelo pedagógico es una reconstrucción conceptual de los procesos educativos que se llevan a cabo y/o se proyectan desarrollar en determinada 

institución o comunidad para procurar la formación de los niños, niñas, jóvenes, adultos y adultas que la habitan, con miras a la conservación, 

desarrollo y transformación social y humana según sus ideales o expectativas de vida (ASCOBA, 2013, pág. 77)

Un ejemplo de esa hibridación en múltiples formas posibles desde el modelo Kaspolüin, se basa en la posibilidad de conjugar la pedagogía de la luz 

propuesta por Loris Malaguzzi, en donde usando efectos de luz (con una luz casera) podemos recrear sombras y reflexión con pintura fluorescente, hibridando 

esto con elementos culturales propios como las acheepas o los e’irüku.  

El modelo reconoce como fundamentos generales la cosmovisión, la territorialidad, la diversidad cultural, los usos y costumbres, y la pedagogía, enfatizando 

en que esta última varía de acuerdo a la cultura que transmite los conocimientos y saberes. Dichos fundamentos permiten la construcción de los ejes temáticos 

para la estructura curricular, toda vez que trazan un camino orientativo de todo aquello que debe tenerse en cuenta y de la forma ético-política con la que debe 

asumirse cada uno de estos ejes.  Brinda además unas estrategias y principios para la interacción didáctica como sugerencias para el trabajo en el aula y la comunidad, 

estos permiten una aproximación más acertada al aprendizaje y también al proceso de evaluación integral. En la siguiente tabla se explicitan,  



  

 

 

 

 

 

Tabla 4 Estrategias didácticas del proceso educativo. Elaboración propia 

El modelo brinda una orientación sobre los 

materiales didácticos que se deberían implementar 

en la interacción educativa, estos pueden ser 

variados pero en el contexto etnoeducativo deben 

ser acordes con el propósito del rescate de la cultura, 

por ello se procura la utilización de los recursos del 

medio para su elaboración, instando a la creatividad 

tanto de las y los docentes como de estudiantes y de 

la comunidad educativa, involucrando las familias, el 

medio y la escuela en el proceso educativo.  

Para concluir, este modelo reconoce la importancia 

de rescatar la cultura, la identidad y las prácticas 

ancestrales, mientras proporciona herramientas 

para hacer frente a los desafíos de la globalización, 

promueve la hibridación de conocimientos propios y 

occidentales, sin perder de vista la decolonización 

del saber. A través de su enfoque integral y 

participativo, el modelo busca no solo preservar la 

cultura, sino también generar un impacto social y 

humano significativo en las vidas de los niños, niñas, 

adolescentes y jóvenes que pasan por el sistema 

educativo formal. En definitiva, este se posiciona 

como una herramienta valiosa para la 

transformación educativa y social, promoviendo la 

valoración de la diversidad cultural y la construcción 

de un futuro más equitativo y justo para las 

comunidades étnicas.  

La pedagogía de la liberación y el modelo Kaspolüin 

comparten una visión crítica y transformadora de la 

educación, que busca la participación activa y la 

autonomía de la infancia Wayuu. Promueve la 

formación de facilitadores educativos como guías 

que orientan el proceso de aprendizaje de los niños 

y niñas, acompañando las investigaciones que 

surgen de sus preguntas e intereses. De esta 

manera, se fomenta en ellos y ellas la curiosidad, la 

creatividad y el pensamiento crítico.

De enseñanza y aprendizaje De tanteo (monitoreo) 

● Conversatorios                                                 

● Mapas conceptuales                                       

● Estudio independiente                                                                         

● Promoción y animación a la lectura 

● Jornadas lúdico-recreativas                           

● Trabajos comunitarios  

● Conversación con los mayores 

● Encuentro de saberes 

● Prácticas tradicionales 

● Historias de vida 

● Consulta referencial  

● Grupo artístico comunitario 

● Mesas de dialogo 

● Observación directa 

● Visitas familiares 

● Entrevistas 

● Consulta referencial  

● Programas radiales 

● Veedurías   

● Consejo de mayores 



Por otro lado, se incluyó el Lineamiento pedagógico para la educación inicial indígena en Bogotá (2011) una construcción liderada por la Organización de Estados 

Iberoamericanos -en adelante OEI- y la Subdirección para la Infancia de la Secretaría Distrital de Integración Social – SDIS-, este documento tiene como objetivo 

fundamental establecer los lineamientos pedagógicos para la implementación de la educación inicial indígena en Bogotá, con el propósito de garantizar espacios adecuados 

para el crecimiento y la educación de los niños y niñas pertenecientes a los pueblos indígenas.  

Su misión se centra en salvaguardar la pervivencia misma de estas comunidades, a través de una educación de calidad que respete y valore su cultura, tradiciones y 

conocimientos ancestrales, algo sinérgico y en concordancia con el modelo en desarrollo Kaspolüin. Los lineamientos toman en cuenta experiencias educativas de las 

comunidades Wayuu, Wiwa, Cubeo y Guambiano. 

Destaca la importancia de la inclusión social en la educación inicial indígena 

en Bogotá, retomando experiencias como la de La Coordinadora de 

Inclusión Social del Cabildo Inga donde se han elaborado proyectos de aula 

basados en temáticas culturales propias y en el desarrollo de las seis 

dimensiones: (lógica de pensamiento, personal social, comunicativa, corporal 

cinética, ética y espiritual), estos proyectos buscan que los niños y niñas conozcan 

y valoren su cuerpo, su identidad y su entorno a través de aprendizajes 

significativos. 

En cuanto a la comunicación y la alfabetización en el aula, se propone que se 

priorice el uso de la lengua materna en las comunidades que la utilizan 

cotidianamente, en este caso el uso del wayuunaiki incorporando progresivamente 

el castellano como segunda lengua, de esta manera enriquecer las habilidades 

comunicativas de los niños y niñas, fomentando la adquisición del lenguaje en 

diferentes niveles, como el pragmático, que incluye gestos, movimientos, 

entonación, sonidos lingüísticos y contexto situacional, llevando esto a la metáfora 

utilizada por Loris Malaguzzi cuando se refería a los 100 lenguajes, que 

serán parte de los ejes centrales en la construcción del modelo. 

Realizando un abordaje de los elementos a destacar para tener en cuenta 

en la construcción del modelo Kaspolüin, se puede afirmar que se comparten 

elementos centrales como la importancia de la etnoeducación en la primera 

infancia, la identidad, la cultura propia, la inclusión social, la comunicación y 

alfabetización en la educación inicial indígena.  

Es posible hablar de la diversidad en la pedagogía desde el modelo Kaspolüin 

donde hay una visión crítica y transformadora de la educación, que busca la 

valoración y el respeto por la diversidad cultural en el proceso educativo, 

construyendo vínculos sólidos de confianza con las comunidades Wayuu, 

reconociendo que la educación es un proceso compartido y que, para lograr un 

impacto significativo, es fundamental establecer relaciones de confianza y respeto 

mutuo con la comunidad, donde esta participe activamente.  



La praxis deriva en conocimiento y a su vez éste interviene en la praxis. El saber vivir lo cotidiano, reflexionar y sacar la conclusión de lo vivido, y llevar esto al actuar 

nutriéndose de los conocimientos ancestrales (el pensamiento, cosmovisión, ritos, mitos…), con nuevas ideas construidas en la vida cotidiana. (OEI, 2011) 

Se señalan los lineamientos propios del modelo para abordar la etnoeducación infantil teniendo presente elementos como la organización social, identificando similitudes 

en las diferentes culturas indígenas en Colombia como la autoridad indígena “cabildo”, la huerta, el carnaval, “la tulpa” el lugar donde se reúne la comunidad (enramada 

para el caso Wayuu), la “conciencia natural”, el respeto mutuo entre indígenas y la naturaleza, así como la memoria “La memoria entre los pueblos indígenas es compartida 

principalmente por medio de la oralidad, aunque recientemente se consigna en textos escritos de gran importancia.” (Alcaldía Mayor de Bogotá, 2011, pág. 56) 

Estos lineamientos retoman además la filosofía educativa Reggio Emilia, desde la promoción de la participación activa de los niños y niñas en su proceso de aprendizaje, 

el valorar sus intereses y propuestas, el fomentar la colaboración y la reciprocidad, y el crear un ambiente de aprendizaje en el que se promueva la construcción conjunta 

de conocimiento.  

(…) Así mismo, propuestas como la de Loris Malaguzzi en Reggio Emilia (Italia), centran los procesos educativos en las iniciativas que los niños y niñas 

expresan por medio de los cientos de lenguajes de su sentir y de sus hallazgos. Contemporáneamente se ha consolido la corriente teórica del 

Constructivismo que se apoya en los trabajos de Jean Piaget, Jerome Bruner y Lev Vygotsky, entre otros (Alcaldía Mayor de Bogotá, 2011, pág. 60) 

 

se mencionan algunas dimensiones de expansión relevantes para la educación inicial:  

Valores expansivos: Estos valores surgen de las 

relaciones y la construcción conjunta, pueden incluir 

el apoyo a los niños y niñas, la colaboración y la 

reciprocidad. 

Ideas expansivas: Estas ideas se refieren a la 

capacidad de expandir los procesos pedagógicos en 

respuesta a las necesidades y propuestas que 

surgen durante el encuentro educativo. 

Prácticas expansivas: Se basan en la construcción 

colectiva y participativa, teniendo en cuenta los 

sentires, exploraciones, intereses y propuestas de 

los niños y niñas. 

 



Por esta misma línea, se retoman las Orientaciones Pedagógicas para la Educación Inicial de Niños y Niñas Pertenecientes a Comunidades de Grupos Étnicos (2019), 

documento construido por la OEI en articulación con el Ministerio de Educación Nacional, este documento busca proporcionar herramientas útiles para potenciar la 

educación inicial en las comunidades étnicas del país, aborda temas como el fortalecimiento de la infancia, las mujeres gestantes, las familias y las comunidades, así 

como la importancia de las pedagogías propias, las lenguas nativas, la identidad étnico-cultural, la autonomía, la participación, el reconocimiento y el respeto de la 

diversidad, destacando la importancia de considerar el territorio como espacio vital y como maestro para así aprender a protegerlo. 

Es importante para el proyecto Kaspolüin porque aborda temas fundamentales para preservar y fortalecer la cultura Wayuu, sus valores y tradiciones, ofreciendo estrategias 

para crear ambientes pedagógicos adecuados, teniendo en cuenta la vida cotidiana, los saberes y prácticas de la comunidad, brindando una base sólida para diseñar un 

modelo educativo que sea pertinente y respetuoso con su cultura. Estas orientaciones buscan ser una guía para el trabajo pedagógico con niños y niñas de primera infancia 

que pertenecen a grupos étnicos en el país, desde una apuesta por el rescate, la preservación y el respeto de las culturas ancestrales, sus costumbres y formas propias de 

educar, por ello busca que sea el sistema educativo el que se adapte a las particularidades de cada grupo y no al revés, buscando inspirar los procesos de educación inicial 

más que homogenizarlos.  

Tiene en cuenta la modalidad propia e intercultural liderada en los territorios por el ICBF o en otras ocasiones por la misma comunidad. Aborda los referentes para la 

educación inicial de niños y niñas pertenecientes a comunidades de grupos étnicos, entendiendo que estos buscan dar sentido a las relaciones y conceptos propios de 

cada cultura y son aquellos que intervienen en el proceso educativo tales como actores educativos de la comunidad (autoridades tradicionales, parteras, sabedores…) 

libros e investigaciones previas de dicha cultura, la tradición oral y también los lineamientos institucionales para el trabajo con primera infancia, además recomienda que 

los agentes educativos estén acompañados siempre por los actores culturales de la comunidad para así dar sentido y apropiación identitaria a las experiencias educativas.  

Respecto a las infancias en las comunidades de grupos étnicos el documento enfatiza en que estas están marcadas desde la gestación por su cultura, el bebé siente su 

danza, su música, siente a mamá cocinar, y todo un sinfín de relaciones que le insertan allí. Cuando nacen inicia una forma de crianza propia, donde la espiritualidad ocupa 

un lugar importante, al ir creciendo van habitando espacios en la comunidad desde su participación y acompañamiento en las labores diarias de los adultos. El concepto 

de infancia se alimenta de las cosmovisiones, costumbres y valores propios de cada cultura, no puede ser universal.   



En las comunidades étnicas los niños y niñas no son concebidos como individuos, son concebidos desde lo colectivo, “la comunidad percibe al niño no como un individuo 

aislado, sino como un miembro más del tejido familiar y comunitario” (OEI, 2019) por esto propende conjuntamente porque ‘crezca bien’ asegurándose de que está 

desarrollando sus habilidades y capacidades según lo esperado y que el cuidado es adecuado. 

El crecer bien se mide en las comunidades a través de los hitos que configuran los ciclos de la vida, para la comunidad Wayuu estos son: 

 

Ale’eruiwa’ya: gestación. 

Jemeiwa: nacimiento. 

Jo’uiwa’aya: de cero a tres años. 

Atulayüli’iya: etapa de la lactancia. 

Aikajüina: se sienta. 

Alamajüina – Ansünajüina: inicia el gateo. 

Ashawaajüina: se sostiene solo. 

Akoyojaa: iniciación del caminar. 

Kakuaina: ya caminan. 

Kawatiraina: ya corren. 

Jintut nümaa Jintüi: de los tres hasta 

los siete años. 

Tabla 5 Hitos en la infancia. Elaboración propia, basada en Las Orientaciones Pedagógicas para la Educación Inicial de Niños y Niñas Pertenecientes a Comunidades de 

Grupos indígenas. (2019) OEI – MEN 

Por otro lado, se retoman los elementos que contribuyen a la construcción de la identidad étnico-cultural como la cosmovisión, los territorios, la medicina propia, la 

espiritualidad y la lengua propia  (junto a los lenguajes de cada cultura), ello cimienta el pensamiento propio, las formas de ser y estar en el territorio y potencian los 

ejercicios educativos desde las pedagogías propias, que son “aquellas maneras particulares de enseñar y aprender de forma tradicional que se relacionan con procesos 

orales, espirituales como sueños y rituales” (OEI, 2019, pág. 43) configurada por los saberes sobre la naturaleza, la cultura y el cómo sobrevivir en el contexto.  

Por último, el documento brinda orientaciones sobre lo que se enseña y aprende en la modalidad propia e intercultural, para ello utiliza las siguientes gráficas:  

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Estas orientaciones brindan una guía para el trabajo educativo intercultural, donde prime el respeto a las culturas étnicas abarcando sus formas propias de pensar, de 

enseñar y de relacionarse entre sí, con el conocimiento y con el territorio. Permite explorar además las similitudes que hay entre los grupos étnicos y cómo podría darse 

un abordaje respetuoso en todo el territorio nacional.  

Confirma la importancia y relevancia de la construcción del presente modelo para la comunidad indígena Wayuu, pues este se alinea con las orientaciones brindadas por 

el MEN en tanto busca proteger la diversidad cultural, respetar y potenciar la lengua propia, garantizar la participación en igualdad de niños y niñas y potenciar su desarrollo 

integral.

Ilustración 1 Lo que se aprende en la modalidad propia. Tomado de OEI (2019) 
Ilustración 2 Referentes en la educación inicial indígena. Tomado de OEI 

(2019) 



Kaspolüin: La Propuesta Educativa para  

Comunidades Wayuu Inspirada en la Filosofía Reggio Emilia 

 

 

Si no hubiera arco iris llovería sin cesar. 

Pero Arco iris se levantó para espantar a Lluvio. 

Arcoíris sale al mismo tiempo que él 

– ¡Atrás Lluvio! le grita. 

Dicen que el Arco Iris es una serpiente, 

la lengua de una serpiente que vive bajo la tierra, 

como una raíz. 

Lo que le sale de la boca es triple: verde y azul, rojo y amarillo. 

Pero la serpiente misma es única, y tiene el color de lo que emana.  

Fragmento tomado del mito Kaspolüin, libro El Camino de los Indios Muertos. Michel Perrin (1980) 

 

Obra de arte hecha por niña de 6 años en la ranchería de 
Perramana (2023) 



 

El proyecto Kaspolüin es una apuesta educativa por la primera infancia Wayuu, 

que como el arcoíris busca llenar de colores los espacios que habitan los niños y 

niñas, es el reflejo de la luz en cada experiencia pedagógica, representa la riqueza 

cultural de la nación Wayuu, el principio y el fin, es la metáfora que representa todo 

aquello que sucede en el prisma de la educación y la crianza desde los principios 

propios, alcanzando los propósitos del desarrollo en todos los ámbitos de vida de 

los niños y niñas. 

Surge como resultado de un diálogo abierto y colaborativo con la 

comunidad Wayuu, identificando las necesidades, aspiraciones y 

perspectivas únicas en términos educativos para la primera 

infancia, reconociendo y valorando la riqueza de la cosmovisión 

Wayuu, su lengua, sus tradiciones y su profunda conexión con la 

naturaleza. A partir de ello se construyen las orientaciones 

pedagógicas para el trabajo con los niños y niñas potenciando el 

entorno como tercer maestro y a través de la participación activa de la 

infancia buscando fomentar la curiosidad, la creatividad y el aprendizaje activo, 

permitiendo a los niños y niñas desarrollar todo su potencial y convertirse en 

ciudadanos comprometidos con su comunidad. 

Inspirado en la filosofía educativa Reggio Emilia, este es un modelo que teje los 

saberes ancestrales y elementos centrales de la cosmovisión Wayuu con las 

tendencias educativas contemporáneas desde la necesidad universal de que los 

niños y niñas se conviertan en sujetos de derechos, participativos y críticos, 

desarrollando todo su potencial como protagonistas activos de su propio 

aprendizaje, siguiendo los principios fundamentales de esta filosofía, en un 

esfuerzo común por proporcionar un entorno educativo estimulante y colaborativo 

que fomente la creatividad, la curiosidad y el descubrimiento. 

Se alienta entonces a los niños y niñas a explorar, experimentar y hacer 

descubrimientos a través de una variedad de medios, materiales y 

provocaciones. Creyendo firmemente en la importancia de 

proporcionar un entorno rico en recursos que estimule la 

imaginación y el pensamiento crítico, permitiendo a los niños y 

niñas construir conexiones significativas con el mundo que les 

rodea, entendiéndoles como sujetos colectivos desde la 

cosmovisión indígena Wayuu, pero sin desconocer su individualidad 

desde el enfoque diferencial, para prestar especial atención a sus 

ritmos y procesos propios de desarrollo, que varían de un individuo a otro. 

Conceptos 

En el marco del desarrollo de un modelo etnoeducativo para la primera infancia 

Wayuu es pertinente definir el concepto de infancia, educación para la primera 

infancia y etnoeducación, recogiendo las nociones de las comunidades 

participantes y la perspectiva normativa a tener en cuenta. 



¿Qué es infancia para la comunidad indígena Wayuu? 

El concepto de infancia es entendido como una construcción social y cultural que ha evolucionado a lo largo de la historia. En las sociedades occidentales esta imagen 

hegemónica de la infancia ha mutado en función de los valores culturales y el contexto social. 

(…) en los 354 - 430 hasta el siglo IV se concibe al niño como dependiente e indefenso (“los niños son un estorbo”, “los niños son un yugo”). Durante el siglo XV en 

la concepción de infancia se observa cómo “los niños son malos de nacimiento”. Luego, en el siglo XV, el niño se concibe como algo indefenso y es por ello que se 

debe tener al cuidado de alguien y se define el niño “como propiedad”. Para el siglo XVI ya la concepción de niño es de un ser humano pero inacabado: “el niño 

como adulto pequeño”. En los siglos XVI y XVII se le reconoce con una condición innata de bondad e inocencia y se le reconoce al infante “como un ángel”, el niño 

como “bondad innata”. Y en el siglo XVIII se le da la categoría de infante, pero con la condición de que aún le falta para ser alguien; es el infante “como ser 

primitivo”. A partir del siglo XX hasta la fecha, gracias a todos los movimientos a favor de la infancia y las investigaciones realizadas, se reconoce una nueva 

categoría: “el niño como sujeto social de derecho” (Jaramillo, 2007) 

Es así que entendiendo la influencia de los valores culturales de la sociedad y los 

paradigmas que se sujetan a determinados tiempos y territorios, han surgido 

cuestionamientos y corrientes que reconocen la diversidad de concepciones sobre 

la infancia y las prácticas educativas asociadas a ellas, sobre todo en contextos 

con comunidades no occidentales, por ello hablamos de infancias en plural, y no 

de una única infancia.  

En el contexto de los pueblos indígenas colombianos, también se observan 

diferencias en la concepción de la infancia, estas diferencias pueden estar 

influenciadas por el lugar geográfico donde se ubican los pueblos, por su cultura, 

su intermediación con lo occidental, entre otras múltiples variables, por ejemplo, 

en algunas comunidades la infancia se considera desde la gestación, mientras que 

en otras se marca su inicio con el nacimiento, o también, en algunas abarca 

periodos de vida más largos, mientras que en otras son más cortos (OEI, 2019).  

Además, el estatus y la naturaleza atribuidos a los recién nacidos y a los no nacidos 

varían, y se plantean límites que distinguen entre embrión, feto y niño/a, lo que 

puede llevar a establecer diferencias entre persona y no persona, vida y no vida. 

En la comunidad indígena Wayuu la infancia se concibe como una 

sola, es un solo periodo vital que abarca desde el nacimiento 

(incluso desde la gestación para algunos miembros de las 

comunidades) hasta los 13 o 15 años, cuando las niñas tienen su 

menarquia convirtiéndose en majayüt, y los niños empiezan a 

aprender y/o hacerse responsables de actividades familiares 

cotidianas como el pastoreo, convirtiéndose en jimai.  



La concepción de primera infancia llega a la nación Wayuu gracias a las 

instituciones externas que empiezan a hacer trabajo educativo y social 

en las rancherías, como ICBF (Instituto Colombiano de Bienestar 

Familiar) con el proceso de hogares comunitarios y UCA (Unidades 

Comunitarias de Atención), o los colegios etnoeducativos donde asisten los 

niños y niñas, pues hay una claridad etaria de que hasta los 5 años están 

en las UCA y desde los 6 o 7 ingresan al sistema educativo formal.  

Lo anterior ha hecho que se empiece a definir el concepto de primera infancia en 

las comunidades Wayuu, entendiéndose esta para sus miembros como el periodo 

más importante en la vida del ser humano, que abarca desde los 0 hasta los 5 

años de edad y donde se goza de especial protección, unos cuidados físicos y 

emocionales para lograr sobrevivir, y una garantía de derechos, así mismo en esta 

etapa se reconoce que existen unas figuras adultas de protección, cuidado y 

orientación que encaminan al niño o la niña en la vida en comunidad. En este 

periodo vital los niños y niñas desarrollan habilidades psicomotoras, 

socioemocionales y cognitivas importantes para la vida. 

La primera infancia es una de las etapas más importantes en la vida del ser 

humano, es donde desarrolla sus habilidades y debe ser recordada como algo 

bonito y de mucha felicidad. (miembro de la nación Wayuu, 2023) 

¿Qué es educación para la primera infancia en la comunidad Wayuu?  

La educación para la primera infancia se refiere al conjunto de experiencias y 

aprendizajes que se brindan a los niños y niñas en sus primeros años de vida, 

desde el nacimiento hasta los 5 o 6 años aproximadamente, en relación a su 

cultura y contexto. Este período es crucial para el desarrollo cognitivo, lingüístico, 

emocional y social de la infancia ya que el enfoque está en proporcionar un entorno 

estimulante y seguro donde los niños y niñas puedan explorar, experimentar y 

aprender a través del juego, la interacción con pares y adultos, y el acceso a 

actividades adecuadas a su edad. 

La educación para la primera infancia es concebida como un proceso continuo y 

permanente de interacciones y relaciones sociales de calidad, oportunas y 

pertinentes que posibilitan a los niños y a las niñas potenciar sus capacidades y 

desarrollar competencias para la vida. (MEN, 2009) 

Ahora bien, para el pueblo Wayuu es diferente hablar de educación para la primera 

infancia que, de educación inicial, pues esta última se entiende como ese primer 

momento de ingreso al colegio, donde los niños y niñas cursan el grado primero e 

inicia todo su proceso formativo en la educación formal. Esto se explica también 

en el Proyecto Etnoeducativo ANAA AKUA’IPA (2006) donde se habla de la 

educación inicial como aquella que se le brinda a los niños y niñas recién ingresan 

al establecimiento educativo y durante su primer año de permanencia allí. 

 



Mientras que, la educación para la primera infancia es definida por los miembros de la comunidad como aquella que sucede en la primera infancia y desde las prácticas 

de la educación propia en las experiencias cotidianas, el juego, las narraciones orales, la participación en espacios comunitarios y de ser posible en las UCA o en hogares 

de ICBF, ya que allí se refuerzan saberes importantes para el ingreso al entorno escolar.  

Así mismo se valora y respeta la importancia de la crianza por parte de las madres, cuidadoras y cuidadores, permitiendo a los niños y las niñas Wayuu adquirir 

conocimientos, habilidades y valores fundamentales para su desarrollo integral desde las prácticas tradicionales, la transmisión de saberes ancestrales y la participación 

activa de la comunidad en la crianza y educación de los niños y niñas.  

La Etnoeducación. 

Etnoeducación es la que se ofrece a grupos o comunidades que integran la nacionalidad y que poseen 

una cultura, una lengua, unas tradiciones y unos fueros propios y autóctonos. Esta educación debe estar 

ligada al ambiente, al proceso productivo, al proceso social y cultural, con el debido respeto de sus 

creencias y tradiciones. (Ministerio de Educación Nacional, 1994) 

La etnoeducación se enfoca en preservar y fortalecer la identidad cultural de la comunidad Wayuu en los 

niños y las niñas. Esto implica fomentar la educación propia, el respeto y la valoración de su lengua materna, 

tradiciones, cosmovisión y formas de organización social, por ello es fundamental proporcionar un entorno 

seguro y estimulante para que los niños y niñas Wayuu puedan explorar, experimentar y aprender de acuerdo 

con sus ritmos y necesidades en el reconocimiento de su derecho a una educación con enfoque diferencial 

involucrando todos los componentes de la vida comunitaria. 

En este sentido, la etnoeducación para la primera infancia Wayuu implica la colaboración estrecha entre la 

comunidad, las familias y los educadores, promoviendo un diálogo intercultural en el que se compartan 

conocimientos, experiencias, y se reconozca la importancia de la participación activa de la comunidad en la 

educación de sus niños y niñas. 
Fotografía 1  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) 



Filosofía educativa Reggio Emilia 

 

La filosofía Reggio Emilia es una apuesta educativa basada en 

el principio de respeto por la infancia y en la valoración de su 

potencial creativo como protagonista de su proceso de 

aprendizaje, reconociendo a los niños y niñas como sujetos 

valiosos, seres activos, curiosos, propositivos y capaces de 

construir su propio conocimiento a través de la interacción 

con el mundo y la participación como sujeto de derechos en las experiencias 

significativas de su vida.   

Surge en la ciudad de Reggio Emilia en Italia tras la segunda guerra mundial, a 

través de un proceso colectivo donde las madres y educadores locales de la ciudad 

de Reggio se organizan para reconstruir su comunidad y con ella sus propias 

escuelas. De la mano de Loris Malaguzzi fueron desarrollando su apuesta 

pedagógica por educar para la paz, desde un contexto de posguerra que les 

animaba a transformar los nuevos sujetos sociales por la no repetición de la guerra.  

Esta filosofía se basa en la premisa de que los niños y las niñas son capaces de 

desarrollar su pensamiento crítico, creatividad, identidad y habilidades sociales por 

sí mismos y desde sus propios intereses, con el acompañamiento de guías  

 

 

educativos que den forma a sus preguntas y orienten las investigaciones que de 

allí surjan, de este modo enfatiza el aprendizaje basado en la experiencia, las artes, 

la cultura, la participación activa de los niños y las niñas, el entorno como facilitador 

del aprendizaje, las relaciones colaborativas y la documentación como herramienta 

de reflexión y comunicación. (Edwards, Gandini, & Forman, 1998)  

La metáfora de los 100 lenguajes es una poderosa idea dentro de la filosofía 

educativa Reggio Emilia que destaca la amplia gama de formas en las que los 

niños y niñas pueden expresarse, comunicarse y comprender el mundo que los 

rodea. Loris Malaguzzi (1993) introdujo este concepto cómo se cita en el libro The 

Hundred Languages of Children: The Reggio Emilia Experience in Transformation, 

al afirmar que en lugar de limitar el aprendizaje y la expresión a una única forma 

de lenguaje (como el lenguaje verbal), la metáfora reconoce que los niños y niñas 

tienen un sinfín de maneras para expresar sus pensamientos, emociones y 

conocimientos. Estos "100 lenguajes" incluyen el arte, la música, la expresión facial 

y corporal, el juego, el movimiento, la danza, el drama, la escritura, la exploración 

científica, entre otros.  

 



Los 100 Lenguajes de los Niños y Niñas 

 

El niño está hecho de cien. 

El niño tiene cien lenguas 

cien manos 

cien pensamientos 

cien maneras de pensar, de jugar y de 

hablar, 

cien siempre cien. 

Maneras de escuchar 

de sorprenderse 

de amar 

cien alegrías para cantar y entender 

cien mundos que descubrir 

cien mundos que inventar 

cien mundos que soñar. 

El niño tiene cien lenguas 

(y además de cien, cien, cien) 

pero le roban noventa y nueve. 

La escuela y la cultura le separan la 

cabeza del cuerpo. 

Le dicen: de pensar sin manos 

de actuar sin cabeza 

de escuchar y no hablar 

de entender sin alegría 

de amar y sorprenderse sólo en Pascua y 

en Navidad. 

Le dicen que descubra el mundo que ya 

existe, 

y de cien le roban noventa y nueve. 

Le dicen que el juego y el trabajo 

la realidad y la fantasía 

la ciencia y la imaginación 

el cielo y la tierra 

la razón y el sueño 

son cosas que no van juntas. 

Y le dicen que el cien no existe. 

El niño dice «en cambio el cien existe». 

 

Loris Malaguzzi. 



Cada niño y niña tiene una multiplicidad de habilidades y potencialidades, que, al 

motivarles a utilizar y combinar estos diversos lenguajes, se enriquece su 

capacidad para comunicar sus ideas de manera significativa. La tarea entonces de 

educadores y cuidadores es escuchar activamente estos lenguajes, no solo con 

los oídos, sino agudizando todos sus sentidos para así poder valorar y promover 

las ideas, hipótesis y curiosidades de los niños y niñas, proporcionando un entorno 

de exploración y experimentación.  

La filosofía Reggio Emilia reconoce, además, la importancia del ambiente como 

tercer maestro, dando relevancia al entorno en el que se desenvuelven los niños y 

niñas, considerándolo como un "maestro" que influye en su aprendizaje. Por ello 

desde esta apuesta educativa los espacios deben ser acogedores, estimulantes y 

flexibles para adaptarse a las necesidades e intereses de los niños y niñas, 

tomando en cuenta siempre su contexto tanto natural como cultural, social y 

económico para involucrarlo en las experiencias educativas, utilizando elementos 

del ambiente y potenciando el diálogo con agentes comunitarios que permitan tejer 

redes entre el espacio escolar y la comunidad.  

El trabajo pedagógico se propone por proyectos, en lugar de un plan de 

estudios rígido, se fomenta el aprendizaje a través de proyectos 

investigativos que surgen de las preguntas e intereses de los niños y niñas. 

Estos proyectos son guiados por los facilitadores educativos, pero tienen la 

premisa de la participación activa de la infancia. 

Desde la filosofía Reggio Emilia se da suma importancia a la expresión y el arte, 

valorando la creatividad y la expresión artística como medios para que los niños y 

niñas se comuniquen con el mundo que les rodea y logren desarrollarse 

integralmente, desde el cuerpo como instrumento artístico hasta la interacción con 

elementos del ambiente. La reflexión aquí es que el arte se encuentra en todo lo 

que somos y lo que nos rodea, no es arte una técnica per sé, no es el interés de 

la filosofía educativa que los niños y niñas aprendan las técnicas de pintura, los 

movimientos de una coreografía o el paso a paso del teatro (Gandini & Goldhaber, 

2001), por el contrario, desde Reggio Emilia se busca que la infancia en su relación 

con todos estos elementos desarrolle un sinfín de habilidades y capacidades para 

su desarrollo, que reflexione y cree desde su propia experiencia, dando sentido al 

mundo que le rodea.  

Además de esto, la filosofía educativa se caracteriza por la comunicación abierta 

entre padres, madres, educadores y comunidad, ello permite la colaboración y el 

trabajo mancomunado por la educación de sus hijos e hijas, teniendo así los 

entornos familia-escuela alineados trabajando por un mismo fin. Reggio Emilia ha 

sido ampliamente reconocida por su enfoque humanista y respetuoso hacia los 

niños y niñas, así como por su capacidad para fomentar la creatividad, el 

pensamiento crítico y la participación activa en el aprendizaje. Se ha extendido 

a diferentes partes del mundo y ha influenciado a numerosos educadores y 

sistemas educativos. 



¿Cómo son las y los facilitadores educativos en el modelo Kaspolüin?  

 

 

• Son guías que orientan el proceso educativo de los niños y niñas 

acompañando las investigaciones que surgen de sus preguntas e 

intereses.  

 

• Educan con amor, respeto y empatía 

 

• Tienen claro que el fin mayor de los procesos educativos con 

niños y niñas de primera infancia es que sean felices 

 

• Son investigadores, curiosos de todo lo que sucede en su 

grupo 

 

• Fundamentan su quehacer pedagógico desde la escucha y 

observación a los niños y niñas   

 

• Observan y conocen profundamente su contexto, generando 

procesos educativos a partir de él  

 

 

 

 

• Promueven el arraigo cultural en sus experiencias educativas  

 

• Acompañan el proceso educativo desde el descubrimiento del 

conocimiento y no meramente desde la instrucción 

 

• Provocan a la investigación y exploración constante con nuevas 

propuestas 

 

• Tienen disposición de aprendizaje 

 

• Estructuran proyectos vivos a partir de las preguntas e intereses de 

los niños y niñas 

 

• Involucran otros actores educativos como sabedores(as), 

cuidadoras(es) o autoridades en los proyectos vivos 

 

 



¿Cómo son los niños y niñas en el modelo Kaspolüin?  

 

 

• Son felices 

• Exploran su emocionalidad, sintiendo sin temor cada proceso dentro de sí mismos 

• Son únicos, van a su propio ritmo 

• Construyen conocimiento y experiencia desde la exploración 

• Se expresan con libertad, respetando a los demás 

• Forjan su autonomía desde la orientación de los adultos acompañantes 

• Desarrollan su pensamiento crítico desde la curiosidad y la pregunta 

• Son propositivos, curiosos y participativos 

• Se expresan a través de sus múltiples lenguajes 

• Son sujetos de derechos y su entorno debe garantizarlos 

• Son creativos 

• Juegan para aprender 

• Tiene capacidad de enseñar a otros y otras 



 

Desarrollo integral en la primera infancia Wayuu y ejes de trabajo pedagógico 

 

En la implementación de procesos educativos con la primera infancia se reconoce que los niños y niñas desarrollan sus capacidades y habilidades de manera integral, no 

es posible separar el desarrollo del pensamiento lógico al desarrollo del cuerpo, y estos al desarrollo socioemocional o comunicacional, pues todos constituyen un proceso 

donde se relacionan las interacciones sociales, el contexto, la cultura y la historia tanto de su comunidad como de sí mismos, permitiendo al niño y a la niña ser protagonistas 

de su desarrollo desde su propia configuración de ideas, sentimientos, experiencias e hipótesis sobre las conexiones en su entorno cotidiano. 

Se describe el desarrollo integral de la primera infancia con base a los 3 ejes de trabajo pedagógico sugeridos por el Lineamiento Pedagógico y Curricular para la Educación 

Inicial en el Distrito de Bogotá (2019) al ser el más actualizado en el país y tener en cuenta la integralidad del desarrollo infantil. También es tomado en cuenta el Proyecto 

Etnoeducativo de la Nación Wayuu ANAA AKUAIPA (2006)  por sus elementos contextuales claves para entender la educación a primera infancia en las comunidades 

indígenas Wayuu. Allí se diferencian Jo’uiwa’aya: De cero a tres años y Jintut nümaa Jintüi: De los tres hasta los siete años.  

Etapa de desarrollo 

 

Para la comunidad Wayuu la infancia 

es un periodo único que se da entre 

los 0 y 7 años, no existe una división 

entre primera infancia e infancia, sin 

embargo, sí existen unos hitos en el 

desarrollo de los infantes que 

constituyen las siguientes etapas:   

Jo’uiwa’aya: De cero a tres años. 

Esta etapa de desarrollo está marcada por los siguientes momentos:  

• Atulayüli’iya: Etapa de la lactancia. 

• Aikajüina: Se sienta. 

• Alamajüina – Ansünajüina: Inicia el gateo. 

• Ashawaajüina: Se sostiene solo. 

• Akoyojaa: Iniciación del caminar. 

• Kakuaina: Ya caminan. 

• Kawatiraina: Ya corren. 

 

Jintut nümaa Jintüi: De los tres hasta los 

siete años.  

 

En este periodo las niñas empiezan a 

moldear wayunkerras y los niños moldean 

animales para jugar, participan más 

activamente en las labores de pastoreo y de 

cuidado del hogar y juegan imitando las 

labores de los mayores. 



Eje 1: desarrollo social y personal: 

 

Tiene como objetivo fomentar el desarrollo de competencias 

y actitudes que les permitan a los niños y niñas interactuar 

de manera positiva con los demás y consigo mismos, 

establecer relaciones significativas, regular sus emociones y 

desarrollar una imagen positiva de sí mismos en relación con 

su cultura y los escenarios de participación de la comunidad. 

Eje 2: Expresión en la primera infancia: comunicación a 

través de los lenguajes y el movimiento 

Se enfoca en el desarrollo de la comunicación a través de 

los lenguajes y el movimiento del cuerpo, busca fomentar 

las habilidades de comunicación verbal y no verbal de los 

niños y niñas, promoviendo el uso de la lengua materna 

wayuunaiki, la segunda lengua alijuna, la expresión 

artística, el movimiento y la expresión corporal.  

Eje 3: Experimentación y pensamiento lógico 

en la primera infancia  

Se enfoca en estimular la curiosidad, el 

pensamiento crítico y la capacidad de 

resolver problemas, promoviendo la 

experimentación y la reflexión para que los 

niños y niñas desarrollen habilidades de 

razonamiento lógico, formulen preguntas e 

hipótesis a través de experiencias 

significativas y fortalezcan su capacidad de 

indagación. 

-Los niños y niñas desarrollan seguridad y confianza en sí 

mismos a partir de los vínculos sólidos en sus primeros 

años que les permiten confiar en el mundo e ir 

descubriéndolo desde los sentidos. Cada vez son más 

autónomos gracias a las habilidades que van adquiriendo, 

descubren que pueden confiar en su cuerpo y sentirse 

seguros porque hay un cuidado de ellos y ellas por parte de 

sus cuidadores. La confianza en sí mismos se desarrolla 

propiamente en tanto puede confiar en sus figuras de 

protección, y en tanto se desarrollan experiencias 

- Poder descubrir las posibilidades del cuerpo en 

movimiento durante la primera infancia, allí los niños y 

niñas tienen la oportunidad de explorar las diversas 

formas en que su cuerpo puede moverse, a través de 

actividades como gatear, caminar, correr, saltar y trepar, 

experimentan y amplían sus habilidades motoras, 

desarrollan el esquema corporal, el equilibrio, la 

coordinación, y adquieren conciencia de su propio cuerpo 

y sus capacidades físicas, esto se logra a partir de 

experiencias en la naturaleza donde se enfrentan a retos 

- Poder explorar y descubrir el mundo a 

través de los objetos, los niños y niñas 

tienen una curiosidad innata y un impulso 

natural por explorar el mundo que les rodea. 

Utilizan los objetos y materiales disponibles 

para investigar, manipular y aprender sobre 

sus características, funciones y relaciones. A 

través de estas experiencias, desarrollan 

habilidades sensoriales, cognitivas y 

motoras, así como una comprensión 



educativas que les invitan a superar retos solos. 

 

-Se construye la autonomía como sujetos individuales 

dentro de un colectivo que es la comunidad Wayuu, 

desplazándose con mayor facilidad y seguridad por el 

espacio, tomando decisiones sobre qué elemento quieren 

tomar, sobre cómo quieren jugar, qué quieren hacer o no 

hacer; gracias a la confianza que le han brindado sus 

figuras de protección, el infante logra posicionarse como un 

sujeto moral capaz de decidir en la inmediatez, en 

contextos no autoritarios es más común que los niños y 

niñas tomen decisiones sin violencia autónomamente (SED, 

2019), también esto influye en su autorregulación 

emocional y una actuación acorde a los principios y valores 

que se le han transmitido.  

Esta autonomía también la constituyen aquellas acciones 

de autocuidado e higiene que tienen lugar en la primera 

infancia como comer solo, bañarse, vestirse y tener control 

de esfínteres. Deben entenderse como procesos que se 

logran gracias al apoyo constante del adulto, su amor y 

enseñanza continua.  

y obstáculos, y también mediante gimnasios polimotores 

que estimulen el movimiento. 

La seguridad que brindan sus figuras de protección 

logran que los bebés identifiquen su cuerpo, y los niños y 

niñas superen retos en relación con otros cuerpos y el 

entorno, en la comunidad Wayuu los rituales de conexión 

con la madre y la naturaleza logran estimular el cuerpo, 

así mismo las experiencias polisensoriales (Cabanellas & 

Eslava, 2005) en los ambientes de crianza y educativos 

potencian la expresión, el autoconcepto y la identificación 

emocional, experiencias como la exposición a diversas 

texturas, líquidos y olores permiten esto.  

- La expresión e interacción a través del movimiento y 

juego en la infancia. El movimiento no solo es una forma 

de exploración y desarrollo físico, sino también un medio 

de interacción y juego. Los niños y niñas utilizan el 

movimiento para interactuar con el entorno y con los 

demás, estableciendo conexiones sociales y 

emocionales, a través del juego individual y colectivo, los 

niños y las niñas desarrollan habilidades sociales, 

aprenden a cooperar, a tomar turnos, a resolver 

temprana de conceptos como tamaño, 

forma, textura, causa-efecto, entre muchos 

otros. 

 

- La posibilidad de construir hipótesis en la 

infancia se da cuando los niños y niñas son 

protagonistas en la construcción de su 

conocimiento y comprensión del mundo a 

través de la experimentación y la 

formulación de sus propias hipótesis, que, 

desde la experimentación y observación, les 

permiten a los niños y niñas explorar y 

descubrir relaciones de causa y efecto, 

desarrollar habilidades para resolver 

problemas y aprender a predecir y anticipar 

resultados, desarrollando sus habilidades de 

pensamiento crítico y creativo. 

 

- Durante la primera infancia, los niños y las 

niñas, comienzan a desarrollar habilidades 

de pensamiento lógico que les permiten 



 

- La construcción de identidad es un proceso tanto 

individual como colectivo, esta se construye desde lo 

cultural en relación con la comunidad, pero también desde 

la identidad de género, los gustos y preferencias de cada 

uno. En la comunidad Wayuu las madres y abuelas son la 

referencia para la primera infancia, gracias a sus creencias, 

normas, valores y pautas de crianza los niños y niñas forjan 

su identidad, esto les dota de herramientas para 

relacionarse y sentirse parte de una comunidad. Los 

espacios educativos para primera infancia deben aunar 

esfuerzos porque el vínculo madre e hijo no se rompa en la 

primera infancia, y llevar estos referentes identitarios al aula 

potenciando escenarios educativos para que niños y niñas 

construyan su imagen, autoconcepto y autoreferenciación a 

través de la guía de sus madres, la imitación y el juego 

simbólico de roles comunitarios. No se trata de estandarizar 

una única identidad, es brindar posibilidades para que ellos 

y ellas forjen libremente su ser, que se gesten 

exploraciones donde descubran y manifiesten sus 

preferencias. "La educación es un proceso natural llevado a 

cabo por el niño y no adquirido por escuchar palabras, sino 

conflictos de manera activa y creativa, entre otros. 

El cuerpo es el primer territorio y también el primer 

juguete en la infancia, este se explora y se estimula para 

generar diversión, el movimiento hace parte de dicha 

estimulación, a su vez el juego como potencia hace 

posible el disfrute del cuerpo en la infancia, la primera 

interacción en el juego es con los padres y/o cuidadores, 

cuerpo a cuerpo, luego el juego va haciéndose posible 

con pares, juguetes, animales y plantas. 

-Durante la primera infancia, los niños y niñas tienen la 

capacidad enriquecer la sensibilidad y la apreciación 

estética a través del disfrute de experiencias como la 

música, el arte, la danza y la naturaleza, donde 

desarrollan su sensibilidad estética, adquieren un sentido 

de belleza y expresión artística, y aprenden a valorar y 

responder emocionalmente a diferentes manifestaciones 

culturales y creativas en su entorno. 

Lo sensorial nos permite conocer el mundo y hacer 

memoria emocional de él, mediante este acercamiento 

desde el gusto, el olfato, el tacto o el oído, se logra 

desarrollar la sensibilidad que posteriormente nos 

hacer conexiones, establecer secuencias y 

patrones, y comprender las relaciones entre 

diferentes conceptos y situaciones. A 

medida que exploran y experimentan, 

desarrollan habilidades de clasificación, 

seriación, comparación y resolución de 

problemas lógicos. Estas habilidades les 

proporcionan una base sólida para el 

pensamiento matemático, la resolución de 

problemas y el razonamiento deductivo en 

etapas posteriores de su desarrollo como el 

ingreso a la educación formal. 

Para lograr esto, es pertinente conectar con 

elementos del entorno y el uso de materiales 

manipulables para la representación del 

número, generando conexiones neuronales 

que potencien los aprendizajes en los niños 

y niñas.   



por experiencias en el ambiente" (Montessori, 1949) 

 

-En la primera infancia es fundamental poder vivir espacios 

de participación activa que progresivamente aumentan con 

la comunicación, dicha participación refiere que los niños y 

niñas tienen la capacidad de expresar sus intereses, influir 

en decisiones que les afectan y proponer soluciones a los 

desafíos que enfrentan en su entorno (SED, 2019). Esta 

inicia en casa y poco a poco se extiende a otros escenarios 

como los escolares o barriales donde ya los niños y niñas 

aprenden a concertar decisiones con otros.  

Las habilidades participativas se logran con entornos 

abiertos al diálogo, con adultos que escuchen y tomen en 

cuenta la participación infantil. Su participación forja su 

subjetividad y confianza en sí mismos, aprenden a decir No 

y deciden en su cuerpo y en las interacciones con otros. 

Esta se empieza a dar en los bebés con el balbuceo, y a 

medida que crecen se da con palabras, gestos, dibujos, 

entre otros. En el aula el facilitador educativo debe construir 

las experiencias y proyectos junto a ellos y ellas, a partir de 

sus intereses, esto motiva mayor participación porque se 

permite la apreciación estética de las creaciones propias 

y las ajenas.  

 

- Desarrollar el lenguaje y gozar de experiencias 

comunicativas auténticas. La primera infancia es un 

periodo crucial para el desarrollo del lenguaje y la 

comunicación en sus diversas formas, hay lenguaje 

verbal pero también escrito, gestual, corporal, 

sensorial…, que se desarrolla desde distintos recursos 

comunicativos como el llanto, las caricias o las miradas 

(SED, 2019).  

Los distintos lenguajes se logran desarrollar gracias al 

capital simbólico (Bordieu, 1979) inserto en la cultura en 

que crecen los niños y niñas, y que se potencia en las 

experiencias educativas que estimulan el lenguaje en los 

espacios formales.  

Los niños y niñas adquieren vocabulario y desarrollan 

habilidades de expresión oral cuando el adulto establece 

los principios de comunicación desde la crianza, si este 

le habla, le cuenta lo que sucede, le responde sus 

preguntas y le hace sentir importante, mediante la 



ven reconocidos en un espacio, forjando así ciudadanías 

activas y responsables.  

interlocución potencia la adquisición del lenguaje. En 

escenarios educativos una buena estrategia para ello son 

las asambleas4.  

Como parte de la comunicación está también la lectura y 

escritura, esta inicia mediante la lectura de situaciones 

(entre 1 y 2 años), luego con la lectura de imágenes (2 y 

3 años), posteriormente la significación de garabatos (3 y 

4 años) para finalmente llegar a la lectura y escritura de 

grafemas y fonemas. 

En el contexto Wayuu, la lengua materna wayuunaiki 

constituye el eje que sostiene la cultura y su educación 

propia, siendo la herramienta principal para el desarrollo 

de la comunicación oral como narración de historias y 

participación en situaciones de comunicación reales, 

haciendo que los niños y las niñas no solo desarrollen 

sus habilidades lingüísticas, sino que también aprendan 

a escuchar, a expresar sus ideas y a interactuar con los 

demás. 

Tabla 6 Explicación de los ejes de trabajo pedagógico para el desarrollo integral en la primera infancia, hecha con base en El Lineamiento Pedagógico y Curricular para la 

Educación Inicial en el Distrito 

 
4
 Elemento central en la filosofía educativa Reggio Emilia, pues fomenta la escucha y la participación activa.  



 

Trabajo pedagógico por proyectos vivos 

 

El modelo se estructura en la práctica pedagógica por proyectos vivos, estos son conocidos desde diferentes estrategias educativas como proyectos de aula o proyectos de 

investigación (desde la estrategia de Aprendizaje Basado en Proyectos -APB- esto se ha hecho muy conocido, la diferencia es que en el APB se centra especial atención 

al producto final y/o artefacto que construyan las y los estudiantes (Blumenfeld, y otros, 1991), y se ha implementado mayoritariamente en secundarias). Aquí se denominan 

vivos porque surgen de los intereses y preguntas de las niñas y los niños,  se alimentan con los aportes de los diferentes actores presentes en la comunidad y no vienen 

planeados previamente por la institucionalidad o el maestro, por el contrario nacen a 

partir de la pregunta, la indagación de los niños y niñas por el mundo que les rodea, 

son proyectos donde ellos y ellas se convierten en investigadores desde sus propios 

intereses y el fin es desarrollar múltiples interacciones que amplíen las preguntas e 

hipótesis alrededor de aquello que genera interés, no es responder una pregunta o 

generar un producto.  

El proyecto vivo trabaja desde el contexto con el entorno como tercer maestro, 

entendiendo el entorno como todo aquello natural, cultural, familiar y relacional que 

rodea a los niños y niñas. También se concibe como vivo porque rompe las barreras 

del aula yendo más allá y convirtiendo otros espacios de la ranchería, e incluso fuera 

de ella, como ambientes educativos. Este en definitiva es la oportunidad de la 

exploración y el desarrollo de las capacidades investigativas tanto de los niños y niñas 

como del guía formador que los acompaña, a su vez amplía el desarrollo integral desde 

Fotografía 3  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) 



el aprendizaje experiencial (Dewey, Experiencia y Educación, 1938) donde se 

conecta aprendizaje con experiencias reales de la cotidianidad de los niños y niñas, 

con sus conocimientos previos y con sus intereses.  

El proyecto vivo recoge todos los momentos y ambientes pedagógicos que se 

enunciarán en los siguientes apartados, formulándose a partir de las preguntas e 

intereses que tienen los niños y niñas y que en definitiva resultan siendo un camino 

de exploración para formular hipótesis, descubrir conexiones con técnicas y 

procesos experimentales, generar nuevas preguntas, develar características y un 

sinfín de posibilidades que se convierten en todo menos en una respuesta única a 

la pregunta inicial, pues entendemos que el fin no es responder la pregunta ni 

hallar solución al problema de investigación planteado, el objetivo es construir 

procesos mentales, corporales y espirituales que nos conduzcan a desarrollar las 

múltiples capacidades de los niños y niñas de acuerdo a la etapa en la que se 

encuentren. 

 

Organizador del proyecto vivo 

 

¿De qué manera planifican su trabajo los educadores? 

Nuestras escuelas nunca han tenido, ni tienen, un programa ejecutivo, que prescribe un curriculum, unidades y subunidades didácticas 

como querrían que hiciésemos los conductistas. Esto supondría empujar a los niños a efectuar una enseñanza sin aprendizaje (…) 

Cada año, cada escuela, diseña sus proyectos a corto, a mediano y a largo plazo. Prepara sus columnas y postes de sujeción, pero serán 

los niños, los acontecimientos y los educadores los que tendrán que pulir los palafitos o los planos de las casas (…) las escuelas siguen a 

los niños, no a las programaciones. Si se me permite una metáfora puedo decir que son como los exploradores que usan mapas y brújulas: 

conocen las direcciones, pero saben que cada año el terreno, el clima, las estaciones y los niños pueden cambiarlo todo, incluso el orden 

de los tiempos y de los problemas. Las metas son importantes y no hay que perderlas de vista. Pero más importante es cómo y por qué 

conseguirlas. (Malaguzzi, 2001) 



La estructuración de experiencias educativas en el aula es un proceso vital para 

generar procesos formativos que potencien el desarrollo integral de los niños y niñas. 

No es un planeador de lo que debe suceder hora a hora y de cómo debe suceder para 

responder a estándares educativos, este es un formato que sirve para organizar lo que 

sucederá en el proceso educativo de los y las niñas, dentro y fuera del aula. Permite 

que la práctica pedagógica sea pensada y no sea un quehacer improvisado del día a 

día, por el contrario que responda a unos objetivos y a unas premisas del desarrollo de 

acuerdo a la etapa y el contexto donde se ubiquen los niños y niñas.  

 

Para el modelo etnoeducativo Kaspolüin dicha estructuración de las experiencias 

educativas permite al guía docente organizar sus ideas y acompañar de manera 

acertada la investigación de sus estudiantes, esto no quiere decir que deba ser una 

planeación del paso a paso o de cada hora de la jornada en el centro educativo, por el 

contrario, es una ruta, un mapa para poder diseñar claramente los proyectos de 

investigación que surgen desde los intereses de los niños y niñas, puede tener variables 

y cambiar todo el tiempo porque responden a los intereses de la infancia y a la 

autonomía del equipo educativo. No vienen diseñados previamente, cada grupo va 

diseñándolos en la marcha de acuerdo a su diario vivir. Para esto se propone un 

formato semiestructurado a llenarse por cada proyecto vivo, inspirado en la filosofía 

educativa Reggio Emilia y en los principios culturales de la comunidad indígena Wayuu 

A continuación se ejemplifica y se brinda la guía orientativa sobre cómo diligenciarlo, 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

.  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Momentos educativos en el Kaspolüin 

 

Se constituyen en momentos educativos aquellos espacios temporales en los que 

se gestan procesos de enseñanza y/o aprendizaje y que, en definitiva, contribuyen 

al desarrollo integral de los niños y niñas. Para el modelo los momentos educativos 

no siguen una estructura lineal ni están limitados por marcos de tiempo 

específicos, sino que se conciben como procesos en constante evolución 

que involucran tanto la enseñanza como el aprendizaje, sin que el primero 

decante en el segundo, es decir; no todo proceso de enseñanza genera 

aprendizaje ni todo aprendizaje surge de espacios pensados para la 

enseñanza.  

Buscando contribuir al desarrollo integral de los niños y niñas Wayuu, estos 

momentos se caracterizan por su naturaleza participativa e investigativa, 

entendiendo que la educación no es exclusivamente responsabilidad de los 

educadores formales, sino que se nutre de la participación activa y colaborativa de 

diversos miembros de la comunidad, incluyendo a las madres, padres, sabedores, 

autoridades, tíos, entre otros. Desde aquí se reconoce y valora los conocimientos 

y saberes ancestrales presentes en la comunidad, integrándolos en los procesos 

educativos, enriqueciendo así la experiencia de los niños y niñas. 

Basados en la filosofía Reggio Emilia donde los niños y niñas se conciben como 

sujetos activos del aprendizaje y protagonistas de los procesos educativos, 

planteamos escenarios de participación en los cuales sean ellos y ellas quienes 

desde sus intereses exploren el mundo de las culturas creándolo a través de sus 

propios lenguajes. Sumergir a los niños y niñas en la experiencia de ser 

exploradores de su entorno a través de la implementación de experiencias 

educativas que permitan convertir los espacios de las rancherías en ambientes 

de aprendizaje mediados por el juego de luces, las pinturas, la exploración 

motriz, el arte y la cultura. A continuación, se presentan dichos momentos 

educativos: 

¿Qué soñaste? Un buenos días ancestral.  

Anteriormente, en la comunidad Wayuu al iniciar el día los abuelos y las madres 

preguntaban a los niños y niñas qué habían soñado, eran las primeras palabras 

que cruzaban, incluso antes de un saludo, esta pregunta se convertía en el buenos 

días familiar, un espacio de escucha activa por parte de los adultos, de 

protagonismo completo de la infancia quien compartía sus sueños, contaba 

historias mágicas que posteriormente eran interpretadas por las mujeres que le 

acompañaban y ello trazaba su camino de vida. 

Para el modelo es muy importante rescatar estas prácticas propias de la cultura 

Wayuu y generar así un mayor arraigo cultural que inicie por los niños y niñas 

pero que termine convocando a la comunidad en general, por ello se propone 



retomar esta valiosa práctica comunicativa desde los espacios educativos, 

generando un diálogo colectivo alrededor de las experiencias que los niños y niñas 

quieran compartir cada día. Es importante que esto motive a las familias a retomar 

dicha práctica ancestral Wayuu, ya que permitirá preservar la cultura y dar sentido 

a los sueños como elemento central de la cosmovisión Wayuu. 

  

Tal como se daba en el primer momento del día 

al despertar en familia, en el contexto 

pedagógico el ¿qué soñaste? Debe ser el punto 

de encuentro en la mañana. Desde la filosofía 

Reggio Emilia se denomina asamblea a dicho 

espacio de diálogo colectivo, allí en círculo se 

saludan las y los participantes, cuentan diversas 

experiencias de manera espontánea y son 

escuchados por todos y todas, permitiendo el 

desarrollo de competencias cívicas, 

competencias comunicativas, lingüísticas, y 

habilidades sociales de relacionamiento. 

Este -como todos los momentos educativos- 

está mediado por la pregunta constante, el guía 

educativo potencia el diálogo a través de 

preguntas y poco a poco motiva a los niños y niñas 

a preguntarse entre ellos, la pregunta inicial ¿qué soñaste anoche? Inicia el diálogo 

colectivo, y puede estar seguida de otras preguntas como ¿Qué hiciste tu fin de 

semana?, ¿Cómo llegaste al jardín/UCA/hogar comunitario? Y a medida que se 

van respondiendo dichas preguntas surgen otras que permiten involucrar de 

manera no lineal a todos y todas. Por ejemplo: 

- ¿Qué hiciste tu fin de semana?  

 - Acompañé a mi mamá donde mi abuela, nos 

tocó ir lejos en carro, muchas horas.  

- ¡Que interesante! ¿alguien más ha viajado en 

carro? ¿a dónde han ido en carro? 

Estas conversaciones empiezan a tejer las vidas 

de todos y todas como colectivo mediante las 

experiencias diarias de cada uno, permitiendo 

comunicarse entre sí y reconocerse en el otro por 

las similitudes o diferencias que haya entre sus 

cotidianidades. Allí también se pueden introducir 

preguntas que refuercen saberes como números, 

colores, valores, entre otras. 

 

 
Fotografía 5  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) 



El guía educativo además de potenciar el diálogo hace que sus oídos crezcan más 

que su cabeza y que todo su ser se centre en la escucha activa para identificar 

aquellos intereses y/o preguntas que desde allí puedan surgir, por ejemplo: 

-          Yo he viajado en carro y también en burro y en bicicleta, pero no 

entiendo por qué el carro es más rápido seño 

Estos interrogantes potencian todo un proyecto investigativo, el niño no necesita 

que su pregunta sea respondida por el adulto inmediatamente -“el carro es más 

rápido porque tiene motor, la bicicleta se impulsa con nuestra energía”, el niño 

necesita descubrir por sus propios medios por qué sucede esto, entender cómo 

funciona cada objeto, qué es el movimiento y cómo su cuerpo se desplaza de un 

lado a otro, por ello el papel del guía será recoger todas estas preguntas en su 

diario de campo y convertirse junto a ellos y ellas en investigador, responder ¿qué 

te parece si lo descubrimos juntos?  E iniciar experiencias educativas que les 

permitan explorar su entorno y los saberes allí presentes.  

 

Provocaciones didácticas. 

En la filosofía educativa Reggio Emilia, las provocaciones son consideradas como un momento pedagógico que 

busca estimular la curiosidad, la investigación y el pensamiento crítico en los niños y niñas. Se utilizan como 

estrategias intencionales para despertar el interés y la participación activa de los niños y niñas en su proceso 

de aprendizaje (Gandini, Hill, Cadwell, Schwall, & Wesson, 2015), estas pueden tomar diversas formas, como 

preguntas abiertas, materiales estimulantes, desafíos creativos, situaciones problemáticas o experiencias 

sensoriales. Estas provocaciones son cuidadosamente diseñadas y seleccionadas por los educadores para 

fomentar la exploración, la experimentación y el descubrimiento.   

Estas son diversas formas en las que se disponen los materiales ambiente, lúdicos, artísticos y orales para 

provocar un algo -incierto, novedoso- en los niños y niñas, es el momento de provocar su curiosidad y su 

creatividad. A través de su capacidad de asombro las provocaciones despiertan intereses de juego autónomo 

que trazan una ruta para el guía formativo sobre cómo encaminar sus proyectos vivos.   

Fotografía 6 Provocación Reggio Emilia. Recurso disponible en línea https://co.pinterest.com/clemenciajarami/provocaciones/  

https://co.pinterest.com/clemenciajarami/provocaciones/


Dichas provocaciones enaltecen el descubrir en la espontaneidad, permitiendo a las infancias descubrirse en libertad desde el relacionamiento con los materiales que 

encuentran y además hace de la exploración una experiencia inagotable. 

El propósito de las provocaciones es invitar a los niños y niñas a investigar, formular preguntas, buscar soluciones y expresar sus ideas y pensamientos de manera creativa. 

A través de estas experiencias, se promueve el pensamiento crítico, la resolución de problemas, la comunicación y la colaboración entre pares.  

¿Cómo se relacionan los niños y niñas con el material dispuesto?  Es la pregunta que apertura la ruta investigativa para el facilitador educativo, para responderla este debe 

permitir que sus oídos crezcan y que sus ojos se abran para poder escuchar y observar activamente los comportamientos de los niños y niñas, y así orientar sus intereses 

hacia el desarrollo de proyectos investigativos que potencien en ellos y ellas diferentes habilidades, estas son el punto de partida para iniciar un proyecto vivo en el que 

ellos y ellas pueden explorar sus intereses, realizar investigaciones, generar ideas y crear representaciones de sus aprendizajes. 

Aspectos clave de las provocaciones: 

Observación y escucha activa: Es fundamental observar y escuchar atentamente 

a los niños y niñas para identificar sus intereses, curiosidades y necesidades. Esto 

permitirá diseñar provocaciones significativas. 

Conexión con el contexto y la cultura: Las provocaciones deben estar enraizadas 

en el entorno y la cultura de los niños y niñas. Considerar la comunidad, sus 

tradiciones, recursos naturales, eventos culturales, entre otros elementos, para 

crear experiencias auténticas. 

Materiales y recursos estimulantes: Seleccionar cuidadosamente los 

materiales y recursos que se utilizarán en la provocación. Estos deben 

ser variados, desafiantes y abiertos a múltiples interpretaciones, 

fomentando la exploración y la creatividad. 

Preguntas abiertas y desafiantes: Plantear preguntas abiertas que les inviten a 

reflexionar, investigar y pensar críticamente. Evitar las respuestas cerradas y 

fomentar la generación de hipótesis y soluciones creativas. 

Flexibilidad y adaptación: Las provocaciones deben ser flexibles y adaptables a 

medida que evoluciona el interés y la exploración de los niños y niñas. Permitirles 

tomar decisiones y dirigir su propio aprendizaje en función de sus intereses 

emergentes. 

Documentación y reflexión: Acompañar las provocaciones con un proceso de 

documentación, donde se registren los pensamientos, preguntas, ideas y 

descubrimientos de los niños y niñas. Esto permitirá una reflexión compartida 

entre pares, con familias y con la comunidad, enriqueciendo el proceso de 

aprendizaje. 



   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Entonces, ¿Cómo construir estas provocaciones? 

 

 



Fotografía 8  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) 

Fotografía 9  Archivo del Gimnasio Moderno Reggio Emilia 

- Without Borders (2023) 

Fotografía 10  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) 

Atelier. 

El ‘atelier’ es un momento fundamental en la filosofía educativa Reggio Emilia, se trata de un espacio de aprendizaje especializado donde 

los niños y niñas tienen la oportunidad de explorar, investigar y expresarse a través de diferentes medios artísticos y materiales, son 

laboratorios de creación donde se construyen saberes desde el arte y las ciencias. En el atelier, los educadores desempeñan el papel 

de facilitadores, acompañando y documentando el proceso creativo de los niños y niñas, permitiéndoles ser los protagonistas, respetando 

su individualidad y elecciones artísticas. 

El término atelier proviene del francés y se refiere a un taller o estudio artístico, en el contexto del presente modelo, el atelier es un lugar 

creativo y colaborativo donde los niños y niñas pueden participar en experiencias artísticas y expresar sus ideas y emociones de múltiples 

maneras, utilizando una amplia variedad de materiales y técnicas artísticas como la pintura, el dibujo, la escultura, la impresión, la 

fotografía, entre otras. Ellos y ellas se convierten en investigadores y artistas en constante desarrollo, y el atelier les brinda la oportunidad 

de explorar el mundo a través de múltiples lenguajes. Este momento no está centrado en la producción de obras de arte acabadas o en 

la enseñanza formal de las técnicas artísticas, en cambio, se enfatiza la importancia del proceso creativo, la experimentación, la 

exploración y la reflexión.   

En el contexto cultural Wayuu, el atelier debe ser diseñado y construido considerando las tradiciones y los materiales propios de la 

cultura Wayuu, por ejemplo, se pueden incorporar elementos como hilos de colores, tejidos, arcilla, elementos naturales, y otros 

materiales que sean significativos y representativos de la cultura, también se pueden convocar actores educativos propios de la 

comunidad como sabedores, autoridades, entre otros, y variar el espacio físico donde se desarrollará para dar sentido y apropiación 

cultural a cada lugar dentro de la ranchería. Las técnicas artísticas utilizadas pueden ser una forma poderosa de transmitir conocimientos, 

historias y valores culturales de generación en generación. 

¿Cómo se construye un atelier? La creación y desarrollo de un atelier requiere de una planificación cuidadosa y una serie de 

consideraciones importantes: 



Espacio: Elegir un espacio adecuado dentro del entorno comunitario, que sea 

acogedor, protector, inspirador y que invite a la creatividad. Asegurarse de contar 

con una amplia variedad de materiales artísticos y recursos disponibles para los 

niños y niñas de acuerdo a la intencionalidad pedagógica, este espacio puede ser 

el aula, pero también la enramada, el cuarto donde teje alguna madre, entre otros. 

Organización del espacio: Organizar el espacio del atelier de manera que sea 

accesible para los niños y niñas, que todo el material esté a su alcance, se 

puede utilizar mesas, cajones, y otros elementos que faciliten la 

exhibición y manipulación de los materiales. 

Materiales y recursos: Proporcionar una amplia gama de materiales 

y recursos artísticos para que los niños y niñas puedan 

experimentar y explorar. Incluyendo pinturas, hilos, lanas, crayones, 

papel de diferentes tamaños y texturas, barro, pegamento, tijeras, 

pinceles, elementos naturales como hojas y conchas, entre otros. 

Asegurándose de que los materiales sean seguros y apropiados para la 

edad de los niños y niñas, y que estén acordes a la intencionalidad pedagógica del 

espacio. 

Participación comunitaria: Invitar a las cuidadoras, sabedores, autoridades 

tradicionales y demás miembros de la comunidad a participar en la construcción y 

desarrollo del atelier. Su experiencia y conocimiento en las técnicas artísticas serán 

valiosos para enriquecer las experiencias y vincularlas con la cultura Wayuu. 

Invitaciones a la creatividad: Preparar propuestas artísticas que motiven a los niños 

y niñas a explorar y crear. Estas invitaciones pueden ser presentadas a través de 

la disposición de materiales interesantes en el espacio, por ejemplo, presentar 

una bandeja con diferentes tipos de papel para que ellos y ellas creen 

una obra de arte con texturas. 

Documentación y reflexión: Asegurarse de documentar el proceso 

creativo de los niños y niñas guardando sus obras de arte, a través 

de fotografías, notas, y otros registros. Esto permite reflexionar sobre 

el trabajo realizado, identificar intereses y desarrollos, y compartir el 

progreso con ellos mismos y con otros miembros de la comunidad. 

Profundizando juntos en el saber. 

La experiencia educativa Profundizando Juntos el Saber es un momento pedagógico guiado en el cual se busca ir más allá de la mera exploración y experimentación. En 

este momento, el guía tiene una intencionalidad específica, y se enfoca en afianzar y desarrollar saberes como la lectoescritura, el concepto de número, el conteo y otros 

conocimientos relevantes para el desarrollo integral de los niños y niñas. 



En este contexto, se diseñan actividades educativas que permiten profundizar en estos saberes de manera significativa. El facilitador educativo asume un rol activo en la 

enseñanza, brindando orientación, apoyo y mediación a los niños y niñas para que puedan adquirir sus conocimientos en áreas concretas. 

Durante la experiencia educativa Profundizando Juntos en el Saber, se utilizan diferentes estrategias y recursos pedagógicos que estimulan el interés, la participación y el 

aprendizaje activo de los niños y niñas, se pueden emplear materiales didácticos, juegos, actividades lúdicas, módulos de diferentes tamaños, hojas en blanco, fichas 

grabadas, entre otros, que propicien la construcción de conocimientos. 

¿Cómo construir estas experiencias educativas? Se debe tener en cuenta que aunque sean espacios guiados surgen de los intereses de los niños y niñas, y van en 

concordancia con su proyecto vivo, por ejemplo si el proyecto es sobre cómo funciona una rueda, profundizamos juntos el saber sobre las letras que componen la palabra 

r-u-e-d-a, como suena cada una, como se escribe cada una, qué forma tiene una rueda, cuántas ruedas podemos contar en un carro, y así un sinfín de posibilidades para 

profundizar en el saber a la par que se gestan desarrollos propios para cada edad. 

Se pueden tener en cuenta los siguientes aspectos para su diseño: 

Identificación de objetivos: Definir claramente los objetivos de la experiencia 

educativa. Estos objetivos deben estar relacionados con el proyecto vivo y los 

ritmos de cada niño o niña. No son camisa de fuerza, son solo una guía para 

encaminar la experiencia educativa. 

Selección de temas: Determinar los temas de interés que se abordarán en esta 

experiencia educativa, que tengan relación con el proyecto que se viene 

trabajando, también pueden ser temas relacionados con los saberes específicos a 

desarrollar, adaptados a la edad. 

Diseño de experiencias: Diseñar experiencias educativas que permitan profundizar 

en los saberes de manera significativa. Estas pueden ser variadas, estimulantes y 

adecuadas para la edad de los niños y niñas, incluyendo diversos materiales y 

convocando miembros de la comunidad. 

Tener en cuenta el desarrollo integral de los niños y niñas de primera infancia, 

abordando aspectos cognitivos, emocionales, sociales y espirituales en las 

experiencias educativas, esto implica promover la autoestima, el respeto por la 

comunidad, la valoración de la identidad cultural y la conexión con la naturaleza. 

Evaluación y seguimiento: Realizar una evaluación continua y formativa para 

verificar el progreso de los niños y niñas en los saberes trabajados, observar su 

participación, comprensión y aplicación de los conocimientos adquiridos, utilizando 

diferentes estrategias de evaluación como la observación, los registros, las 

muestras de trabajo, entre otros.  



La evaluación es procesual y continua con el único objetivo de poder observar los avances, potencialidades y dificultades de los niños y niñas en los diferentes ejes de 

trabajo, no es un mecanismo para poner una etiqueta o calificar, es cualitativa y responde a todo lo que se viene trabajando y se puede potenciar.  

Documentación. 

Es la manera en la que se recopila, registra y analiza el trabajo de los niños y niñas, así como las 

interacciones y experiencias que ocurren en el entorno educativo. Se desarrolla a partir de la 

recopilación de los resultados de cada experiencia, si de esta surgieron obras de arte para exhibir 

como pinturas, esculturas o canciones, se exhiben en galería de una manera estética, involucrando a 

los niños y a las niñas en el análisis de su proceso, generando hipótesis, conexiones y nuevos 

intereses que alimenten el proceso pedagógico. 

La documentación también se desarrolla a través de diversas herramientas según sea la más 

adecuada, como fotografías, videos o grabaciones de voz. Además, para la reflexión del quehacer 

pedagógico se utiliza la ruta docente (ver en anexos) allí se consigna a modo de bitácora lo sucedido 

en cada experiencia, las preguntas, las apreciaciones y las hipótesis de cada niño y niña, así como las 

reflexiones del facilitador educativo.  

Es fundamental usar las creaciones de los niños y las niñas como ambientación del espacio 

educativo a modo de galería, para que cada niño y niña pueda identificar su proceso y generar sus 

propias interpretaciones, al observar su trabajo y al relacionarlo con el trabajo del otro, provocando 

entre muchos otros desarrollos, el desarrollo del pensamiento crítico, (Moss, 1999) llevando su 

capacidad investigativa a la formulación de hipótesis desde la experimentación, indagación y 

elaboración de significados. 

¿Cómo hacer una documentación? 

Fotografía 11  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) 



• Darle un espacio: La exhibición de los productos elaborados por los niños y 

las niñas merecen un espacio propio dentro del aula, por eso es importante 

que se destine un espacio donde se puedan ubicar los trabajos, ya sea una 

pared o una mesa.  

• Ponerlo al alcance de los niños y las niñas: La exhibición está destinada a 

ser vista por los niños y las niñas, por eso es importante que se ubique en un 

campo visual que ellos y ellas ya conquisten, para que puedan interactuar 

con sus productos y con los de los demás. 

• No desechar nada: Respetar el esfuerzo de cada niño y niña, recordando que 

la percepción de lo que es bello o feo es subjetivo y no es relevante, lo más 

importante es analizar los proceso y dar valor al esfuerzo allí puesto.  

• Rotular cada trabajo: Marcar cada trabajo elaborado con el nombre de la 

persona que lo elabora resulta muy importante para el seguimiento y 

reconocimiento de los procesos de cada niño y cada niña. Los 

trabajos anónimos no permiten un análisis objetivo pues pierden 

contexto para su análisis. 

• Presentar la documentación de manera estética: La finalidad de la 

documentación también es el intercambio de conocimiento y 

reflexiones con otros, por eso es necesario que se socialice con los 

miembros de la comunidad, mediante exhibiciones interactivas y 

visualmente agradables, cuidando los detalles estéticos. Utilizar colores, 

formas y diseños para resaltar la belleza y valor del trabajo de los niños y niñas. 

Para la ruta docente (bitácora del facilitador educativo): 

• Observar y registrar: Observar atentamente las experiencias, interacciones y 

relaciones de los niños y niñas con su entorno educativo, prestando atención 

a los detalles y recopilándolos tal y como son, por ejemplo, ¿qué situaciones 

producen conflicto y que respuestas generan los niños y las niñas?, ¿cómo 

interactúa cada niño o niña con los materiales?, ¿qué preguntas surgen?, la 

magia está en dejarse sorprender.  

• Reconocer la voz de cada niño o niña: Describir con nombre propio quién hace 

o dice cada cosa, eso permite hacer seguimiento a procesos o situaciones que 

se presenten, tratando la información de manera particular. 

• No confiarse de la memoria: Buscar tomar nota de todo aquello que 

parece relevante lo más pronto posible, para ello se puede hacer uso 

de notas en la ruta docente, de notas de voz, videos o fotografías. 

También aplica para ideas o reflexiones a las que el facilitador 

educativo llega en el momento. 

• Reflexionar continuamente: Acompañar la observación de la 

reflexión continua, volver a las rutas docente permite desarrollar nuevas 

ideas, mejorar en la práctica educativa y conectar intereses para nuevos 

proyectos vivos.  



Experiencias comunitarias. 

Se reconoce como momento educativo los escenarios propios de la comunidad Wayuu donde se produce el aprendizaje a través de la interacción de la infancia con las 

figuras de autoridad y saber, tales como la madre, el padre, las y los tíos, las y los abuelos, el pütchipü5, las y los sabedores, entre otros, quienes constantemente y en 

diferentes escenarios imparten enseñanzas a los niños y las niñas, y promueven el desarrollo de sus habilidades en los diferentes ámbitos de la vida como la espiritualidad, 

la agricultura, la caprinocultura, la medicina ancestral, los principios Wayuu, el sistema normativo, la oralidad, y la lengua propia el wayuunaiki. 

¿cómo promover experiencias comunitarias? 

En el marco del desarrollo de provocaciones y experiencias, es importante vincular el saber propio de la comunidad ya que este permitirá afianzar los conocimientos que 

se desarrollan desde el conocimiento propio de la cultura Wayuu. 

 

● habilitar escenarios alternos: Es pertinente abrir espacios con miembros de la 

comunidad para que promuevan el desarrollo de espacios educativos para la 

primera infancia a través de círculos de la palabra, experiencias de tejido, 

juegos tradicionales, oralitura, entre otros. 

● No distanciar los entornos educativos: Se debe comprender que todos los 

entornos de la comunidad Wayuu son escenarios educativos, que contienen y 

desarrollan el pensamiento, el conocimiento y la cultura de maneras diversas, 

por esta razón, la perspectiva etnoeducativa es aplicada, no por la necesidad 

de involucrar la cultura en la educación, sino porque la cultura contiene la 

educación misma bajo los principios Wayuu. 

● comunicación guía-comunidad: En el desarrollo de procesos educativos es 

vital involucrar la comunidad en su conjunto, relacionándose directamente a 

través de diálogos, encuentros y talleres, además convocándoles todo el 

tiempo para que cuidadoras y cuidadores estén atentos al proceso educativo 

de los niños y niñas.  

 

 

 
5 Rol de mediación y diálogo dentro de la comunidad Wayuu, que ocupa uno o varios tíos maternos que tienen dicha habilidad comunicativa 



 

El juego. 

El momento del juego libre es espontáneo, puede ser individual o colectivo, y en todo caso desarrolla potencialmente el aprendizaje desde la experiencia con pares y con 

el entorno. Se aprende jugando con el barro, imitando las labores de los adultos, siguiendo instrucciones y acuerdos, expresando la imaginación y creatividad, ello beneficia 

el desarrollo integral de los niños y las niñas, gracias al correr, saltar, escalar, a la creación de acuerdos en el juego, al apilamiento de objetos, a la asignación de roles, y 

a un sin fin de posibilidades que solo en el juego se pueden dar.  

Los niños y niñas aprenden jugando, es la mejor estrategia para lograr su desarrollo integral, por ello la labor de las y los facilitadores educativos es convertir cada 

experiencia educativa en un escenario de diversión pura, donde se pueda ser feliz a la par que se desarrollan habilidades y se adquieren conocimientos para la vida. 

 

Ambientes educativos y culturales   

 

Los ambientes educativos son espacios físicos, sociales y emocionales diseñados intencionalmente para promover experiencias de aprendizaje 

significativas para los niños y niñas, estos espacios van más allá de las aulas tradicionales y se consideran entornos enriquecedores donde las y los 

estudiantes pueden explorar, interactuar, descubrir y construir conocimientos de manera activa y participativa. 

Definir qué constituye un ambiente pedagógico implica comprender que va más allá de un espacio físico, un ambiente pedagógico es un contexto atravesado por 

conocimientos, relaciones, emociones, símbolos e historias, donde la primera infancia logra explorar con lo dispuesto, generando significados y potenciando su creatividad. 

Incluye elementos tangibles, sociales y culturales que interactúan para promover el desarrollo integral. Además, los ambientes de aprendizaje consideran el aspecto 

emocional de los niños y niñas, brindando un entorno seguro e inclusivo que fomenta la confianza, la autoexpresión y el bienestar emocional, reconociendo la importancia 

de las experiencias individuales. 



En el modelo educativo Kaspolüin, se busca promover ambientes de aprendizaje diversos que reflejen las particularidades culturales de la comunidad Wayuu, esto implica 

considerar la importancia de espacios como el aula, el hogar, la enramada, la ranchería y los espacios ancestrales de la comunidad, donde se da la construcción de 

conocimiento, haciendo posible potenciar la integración de elementos propios de la cultura, con prácticas educativas contextualizadas. 

Para que estos espacios adquieran el carácter de ambiente educativo deben contar con una intencionalidad pedagógica y una ambientación propicia, lo primero refiere al 

propósito deliberado que guía las acciones de los facilitadores educativos en la mediación pedagógica, es el por qué, para qué y de qué forma realizar experiencias 

educativas en el espacio escogido, ya sea dentro o fuera del aula. Lo segundo, la ambientación, responde a la creación de un entorno propicio para el aprendizaje, implica 

la disposición cuidadosa de materiales, recursos y mobiliario de manera que inspire la exploración en los niños y niñas, un espacio cotidiano para ellos y ellas puede ser 

transformado a partir de colores, materiales o personas que hagan que en esa experiencia específica se convierta en un espacio diferente al que están habituados a ver. 

En el modelo educativo Kaspolüin se entiende que cualquier escenario con una adecuada ambientación puede convertirse en un ambiente educativo, desde el aula, el 

hogar, la enramada, la ranchería hasta los espacios ancestrales, todos pueden ser diseñados y organizados de manera que promuevan el aprendizaje y la participación 

activa de los niños y niñas. La ambientación y el entorno se consideran factores clave para fomentar la curiosidad, la creatividad y la exploración en el proceso educativo.  

El aula 

El aula es el primer ambiente de aprendizaje a abordar, este es el espacio formal 

en los procesos educativos, la constituye un espacio físico dentro de la institución 

educativa y/o de cuidado, donde se llevan a cabo gran parte de las actividades 

educativas, es un entorno diseñado intencionalmente para favorecer la interacción, 

la exploración y la construcción de conocimientos por parte de los niños y niñas. 

El aula puede ser ambientada de diversas maneras para 

adaptarse a las necesidades y características de los niños y 

niñas, es importante que este espacio sea acorde al contexto 

donde se ubica, que se sienta como un espacio de la 

comunidad y no una barrera que separa a esta de la institución. La ambientación 

en el aula es de suma importancia ya que potencia el querer estar allí de los niños 

y niñas, diseñar un espacio acorde a sus intereses hace que toda experiencia 

educativa sea rica en saberes y sentires, además, dentro de las rancherías Wayuu 

es muy importante que este espacio reúna elementos propios de la cultura a la 

par que trabaja con materiales lúdicos y didácticos diversos que 

potencian el desarrollo integral de la infancia. 

La distribución del espacio en el aula es importante, la 

disposición adecuada de los muebles y elementos fomenta la 



colaboración, la interacción y la movilidad de los niños y niñas, la disposición en 

círculo de las sillas o cojines permite el trabajo horizontal y la valoración de todos 

y todas en igualdad de condiciones, también la disposición de rincones de 

aprendizaje acondicionados con los elementos necesarios es propicia para el 

trabajo por intereses de los niños y niñas, generalmente estos rincones se 

relacionan con las actividades rectoras de la educación para primera infancia: Arte, 

Juego, Literatura y Exploración del medio, aunque también pueden surgir 

propuestas alternas de rincones de acuerdo a los proyectos vivos que se estén 

gestando. Es importante que si se disponen estos rincones se doten de todo el 

material necesario para ello, por ejemplo, si se dispone un rincón de lectura este 

debe tener libros para los niños y niñas, cojines o mantas donde puedan sentarse 

a escuchar en tranquilidad las historias a narrar. 

En el aula es importante contar con una variedad de materiales y recursos 

didácticos que estén al alcance de los niños y niñas, desde la filosofía educativa 

Reggio Emilia se enfatiza en que la infancia tenga acceso a los materiales, que la 

estantería donde se ubiquen piedras, colores, hojas, conchas, pinturas y demás 

materiales, esté a la altura de ellos y ellas. Estos muebles o estantes pueden incluir 

libros, manipulativos, materiales de arte, juegos, material ambiente, tecnología, 

entre otros, la elección de los materiales debe estar alineada con el contexto y los 

procesos de desarrollo donde se encuentran los niños y niñas evitando accidentes. 

Por último, es importante contar con espacios para exhibir y valorar los trabajos y 

proyectos realizados por los niños y niñas en el aula, estos pueden ser tendederos, 

paredes vacías, murales u otras formas de exhibición que puedan mostrar el 

progreso y logros de las y los estudiantes a la comunidad en general, fomentando 

su autoestima y motivación. 

  No todas las aulas 

       tienen cuatro paredes 
Existen diversos espacios fuera del aula que nos enseñan continuamente, aprendemos de las plantas que se mueven con el viento, aprendemos del viento mismo que 

cambia de intensidad a lo largo del día, aprendemos de la familia, de los amigos, aprendemos de quien aparece en la pantalla del televisor y de un sinfín de elementos 

que están desde que despertamos hasta que nos dormimos. El entorno desde la filosofía educativa Reggio Emilia es considerado como el tercer maestro, se refiere a la 

influencia que el espacio físico, ambiental, social y cultural tiene en el proceso de aprendizaje, reconociendo que este desempeña un papel fundamental en la 

construcción de conocimientos y experiencias educativas para los niños y niñas. 



En la exploración educativa desde los procesos de educación a primera infancia, el entorno debe ser intencionalmente planificado y adaptado para estimular el desarrollo 

cognitivo, socioemocional y físico de los niños y niñas, respetando sus intereses y necesidades; cambia la perspectiva de ellos y ellas el visitar la enramada por donde 

todos los días pasan, ahora ambientada con telas colgantes, también el entorno adquiere significados distintos cuando se recorre en grupo y haciendo preguntas que 

despierten la curiosidad. 

Los espacios propios de las comunidades Wayuu como las rancherías, enramadas, corrales, hogares familiares, espacios ancestrales, entre otros, son ambientes tercer 

maestros para los niños y niñas de primera infancia, estos espacios reflejan la cultura, las tradiciones y formas de vida de la comunidad, y desempeñan un papel crucial 

en el desarrollo integral de ellos y ellas, el ambiente se convierte en un recurso educativo en sí mismo, promoviendo la autonomía y la investigación activa, reconociendo 

su influencia en el desarrollo cognitivo, emocional y social de la primera infancia. 

 

Ilustración 3 Los entornos de la infancia Wayuu (2023) 



 

El hogar 

Este espacio dentro de la comunidad Wayuu es de vital importancia por la relación 

que se gesta allí entre los niños y niñas con sus madres y/o cuidadores, en él la 

primera infancia logra adquirir aprendizajes para la vida tanto culturales como 

físicos y cognitivos. Representa el núcleo de la vida cotidiana, la transmisión de 

conocimientos y tradiciones, y el fortalecimiento de la identidad cultural, a su vez 

es el espacio donde los niños y niñas establecen vínculos sólidos con los miembros 

de la familia, estas relaciones proporcionan un entorno seguro donde ellos y ellas 

se sienten apoyados, el aprendizaje se produce a través de interacciones 

significativas y el cuidado mutuo, fortaleciendo lazos familiares en la transmisión 

de valores para la vida. 

En el hogar se transmiten las tradiciones, historias y valores culturales, los niños y 

niñas tienen la oportunidad de aprender sobre su identidad étnica, su lengua 

propia wayuunaiki, las costumbres y prácticas tradicionales, por esto la 

participación en las actividades familiares como la elaboración de tejidos, la 

preparación de alimentos tradicionales o la participación en rituales, les permite 

adentrarse en su cultura y desarrollar un sentido de pertenencia. También 

incentivar su participación en labores domésticas como el cuidado de los 

animales, la limpieza y la recolección de agua, pueden ser experiencias 

educativas para los niños y niñas, a través de estas se adquieren habilidades 

prácticas, aprenden sobre su entorno natural y desarrollan un sentido de 

responsabilidad y colaboración. 

La ranchería 

La ranchería es un espacio central en la vida comunitaria Wayuu y desempeña un 

papel significativo en el desarrollo y aprendizaje de los niños y niñas, permite 

adquirir habilidades tradicionales transmitidas de generación en generación 

involucrándose desde la observación y la participación en experiencias como los 

rituales, las celebraciones, la elaboración de artesanías, el tejido de mochilas, 

chinchorros y manillas, la creación de juegos simbólicos con sus pares, entre otros. 

Estas prácticas fortalecen su identidad cultural. La invitación es a comprender y 

aprovechar la riqueza de estos entornos para promover un aprendizaje significativo 

y una conexión profunda con la identidad cultural. 

Allí se teje una conexión con el medio ambiente, al ubicarse las rancherías en 

áreas rurales se rodean de la naturaleza, ofreciendo la oportunidad a los niños y 

niñas de experimentar y aprender de su entorno natural, pueden explorar el 

paisaje, aprender sobre las plantas, animales y fenómenos naturales, lo que 

fomenta su conexión con la tierra y su comprensión del mundo natural. 

Las rancherías Wayuu brindan un entorno propicio para el juego y la 

interacción social entre los niños y niñas, estos pueden participar en juegos 

tradicionales, juegos simbólicos colectivos e individuales, construir estructuras 



con materiales naturales y utilizar su imaginación para crear escenarios de juego, 

a través de estas actividades, los niños y niñas desarrollan habilidades sociales, 

creatividad y resolución de problemas. Allí se encuentran las enramadas y los 

espacios ancestrales como el cementerio familiar, estos también pueden 

transformarse para las experiencias educativas, potenciando aprendizajes desde 

la cultura.  

La enramada es el lugar donde se reúnen los miembros de la comunidad para 

llevar a cabo diferentes eventos, existen enramadas por núcleo familiar y 

enramadas comunes, en estas dos los niños y niñas tienen la oportunidad de vivir 

experiencias educativas significantes como escuchar historias de sus mayores, 

danzar, cantar, compartir sus propias ideas, construir juegos, pintar y reunirse con 

pares. Además, estos espacios permiten 

apreciar la biodiversidad circundante y son 

lugares cómodos donde la brisa les permite a 

los niños y niñas tener una mejor interacción 

dado que los espacios cerrados guardan el 

calor. 

Por otra parte, los espacios ancestrales para la comunidad Wayuu como sus 

cementerios y mausoleos familiares también representan espacios de aprendizaje 

cultural colectivo, si bien estos no son entornos educativos convencionales, ni es 

conveniente generar experiencias pedagógicas allí por respeto a la cultura y a la 

memoria de los antepasados, si pueden potenciarse desde la valoración y la 

emocionalidad a través de recorridos, de explicaciones con miembros de la 

comunidad que cuenten a la infancia la conexión entre los antepasados y nosotros, 

y cómo esto permite que se den eventos colectivos de conmemoración que 

mantienen viva su memoria. Siempre desde el respeto y la valoración de la cultura, 

así como el acompañamiento continuo de facilitadores educativos y miembros de 

la comunidad. 

Todos estos entornos pueden ofrecer oportunidades de aprendizaje únicas, los 

niños y niñas pueden estar expuestos a la naturaleza, interactuar con animales, 

explorar elementos naturales y participar en actividades relacionadas con el 

cuidado de la tierra y los seres que la habitan. Es importante reconocer y valorar 

la riqueza de estos espacios y su papel en el desarrollo integral de la infancia, los 

ambientes propios de las comunidades Wayuu proporcionan un entorno 

enriquecedor y significativo para el aprendizaje, la práctica pedagógica debe 

aventurarse a recorrer estos otros espacios y darles significado junto a los niños y 

niñas de primera infancia. 

 



Elementos pedagógicos clave y principios Wayuu 

 

En el marco del modelo etnoeducativo para la primera infancia Wayuu, se 

presentan los siguientes elementos como aspectos clave a tener en cuenta en el 

desarrollo de procesos educativos que respeten la integridad de la infancia, 

potencien su desarrollo y salvaguarden la cultura propia. 

La pregunta como punto de partida: es la manifestación de la curiosidad y la 

manera en que la infancia descubre y explora el mundo. La pregunta permite trazar 

caminos de enseñanza y aprendizaje desde los intereses propios de los niños y las 

niñas. 

La hipótesis como experiencia: Las hipótesis son las suposiciones o proposiciones 

tentativas que formulan los niños y niñas para explicar un fenómeno o resolver una 

pregunta específica. Es una afirmación provisional que se basa en sus 

observaciones, experiencias previas, su imaginación y relatos que han escuchado, 

estas logran orientar la investigación en los proyectos vivos.  

Los niños y niñas como protagonistas: el centro de todos los procesos 

educativos encaminados en el Kaspolüin es la infancia, por tanto, es 

protagonista de su proceso, adoptando autonomía en el aprendizaje desde 

la exploración de sus intereses, la formulación de hipótesis y la investigación 

para el descubrimiento del conocimiento. 

Los niños y niñas son sujetos de derechos: En el modelo etnoeducativo Kaspolüin 

se apuesta por la creación de espacios de participación y diálogo donde los niños 

y niñas puedan ejercer sus derechos plenamente, brindando escenarios continuos 

de toma de decisiones, donde puedan expresar sus preferencias y compartir sus 

puntos de vista, y estos sean tomados en cuenta para la ejecución de experiencias 

educativas. 

Respetar la palabra de los niños y las niñas: Al entender que los niños y niñas son 

sujetos de derechos, se les reconoce el derecho a ser escuchados, a expresar sus 

ideas y emociones, a participar activamente en la toma de decisiones que les 

afecten y a tener su voz tomada en cuenta en los procesos educativos. Esto implica 

que su participación no debe ser reducida o ignorada, sino valorada y promovida. 

Cero tolerancia con el maltrato a la infancia: se promueve una cultura de cero 

tolerancia hacia cualquier forma de violencia. Se busca garantizar un entorno 

seguro y protector para los niños y niñas, donde se respeten sus derechos y se 

fomente su bienestar integral desde el amor, la empatía, la comprensión y la 

ternura. 

Trabajo colectivo y comunitario: se enfatiza la importancia de trabajar en 

red con los diferentes miembros de la comunidad Wayuu. Se busca crear un 



tejido comunitario que integre a las madres, padres, facilitadores educativos y otros 

miembros de la comunidad en el proceso educativo de los niños y niñas. 

Vinculación de la crianza con la educación:  se reconoce que la crianza y la 

educación son procesos interrelacionados e inseparables. La crianza se entiende 

como un acto de amor y responsabilidad que abarca tanto el cuidado físico como 

emocional de los niños y niñas, y la educación refiere al proceso de facilitar el 

aprendizaje y desarrollo integral de los mismos. Por ello se busca una integración 

fluida entre la crianza y la educación en los espacios educativos, evitando separar 

los cuerpos de las madres y sus hijos e hijas, reconociendo la importancia de la 

presencia y participación activa de ellas en la educación, así como de los padres y 

cuidadores.   

El entorno como tercer maestro: El entorno físico y social se diseña y se aprovecha 

intencionalmente para estimular el aprendizaje y el desarrollo de los niños y niñas. 

Se valora el conocimiento ancestral y la relación armónica con la naturaleza que 

se transmite a través del entorno, además de la diversidad de posibilidades que 

permite este para la investigación, la creación y el arte. 

Principios Wayuu 

El modelo etnoeducativo se orienta por los elementos claves antes 

mencionados y por los principios Wayuu, estos son ampliamente 

difundidos por los miembros de la comunidad, dado que son la base 

de su sistema normativo propio.  A continuación, se exponen los 

principios tomando en cuenta la investigación Sistema Normativo 

Wayuu. Módulo intercultural, hecha por el filósofo Nicolás Polo Figueroa en el año 

2018,   

La vida es sagrada: Para la cultura Wayuu, todos los seres de la naturaleza son 

sagrados y están interconectados, incluyendo a los seres humanos, animales, 

plantas y elementos naturales, por ello se enfatiza el respeto de los elementos 

naturales, considerándolos colaboradores en la búsqueda de objetivos comunes y 

no solo como objetos de uso y consumo. Además, hay una sacralidad suprema en 

la vida de los Wayuu, su sangre no debe derramarse y debe lucharse por proteger 

a los miembros de cada clan.   

El fin supremo es el bienestar espiritual y físico: La cultura Wayuu valora el 

bienestar espiritual y físico de sus miembros como el objetivo supremo. Esto se 

traduce en el respeto mutuo, la convivencia armónica, la solidaridad, la igualdad y 

la reciprocidad como valores fundamentales para mantener una armonía social y 

promover el buen vivir de la comunidad. 

La palabra es sagrada: Para la nación Wayuu la palabra es sagrada, desde la 

lengua wayuunaiki la palabra es la fuente de la cultura, la transmisión del saber, 

el pensamiento y de esta manera es la palabra un elemento que dirige la sociedad, 

pues es la palabra la que permite construir acuerdos, conciliar diálogos y promover 

la toma de decisiones en escenarios participativos. Lo que se dice por 

un Wayuu se cumple. 



La mujer es el punto de partida del clan: La descendencia de cada clan en la 

cultura Wayuu se basa en la línea materna, es una organización matrilineal, por 

esto el rol de la mujer es altamente valorado,  

“El término clan en lengua wayuunaiki se dice /ei’rukuu/; palabra derivada del 

morfema /ei/ que designa a la madre y /rukuu/ que significa 

carne; de donde literalmente ei’rukuu sería los de la carne 

de la madre” (Figueroa, 2018) 

La figura del tío materno mayor juega un papel importante 

en la protección de los intereses y la promoción de los 

mejores comportamientos de las y los sobrinos. La mujer 

es considerada digna de respeto y su protección es 

fundamental en la nación Wayuu. 

No hay culpa sino daños y perjuicios: En la cultura Wayuu, no se enfatiza la culpa 

individual, sino los daños y perjuicios causados por una acción. Cuando se comete 

un acto ilícito, la responsabilidad recae en el clan al que pertenece el individuo, y 

la reparación del daño se realiza de manera solidaria por todos los miembros del 

clan. No hay castigos físicos ni penas de cárcel, solo la reparación del daño 

causado de manera simbólica. Estas mediaciones interclaniles las realizan los 

pütchipü con el fin de que el problema no sea mayor.  

Los conflictos se resuelven mediante el diálogo: En la nación Wayuu, los conflictos 

son parte de la vida cotidiana, pero se busca resolverlos a través del diálogo amplio 

y sincero. El diálogo es valorado como una oportunidad para escuchar diferentes 

puntos de vista y llegar a acuerdos. El pütchipü o palabrero desempeña un papel 

crucial en la mediación de los conflictos y busca encontrar puntos de convergencia 

entre las partes involucradas. 

El principio /ii/ es el origen de los clanes: El agua es considerada el principio de 

la vida en la cultura Wayuu, y se cree que cada clan tiene su origen cerca de un 

ojo de agua y por ello se delimita también su territorio. Estos lugares son 

considerados sagrados y permiten resolver conflictos territoriales, a cada clan debe 

pertenecer un ojo de agua, así como un lugar donde reposan los restos de sus 

antepasado 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Índice de tablas 

 

Tabla 1 Aspectos de Mayor Relevancia para la Elaboración del Kaspolüin. Tomado del Diagnóstico Inicial (2023) ............................................................................................................. 7 

Tabla 2 Valores en la educación del pueblo Wayuu. Elaboración propia .............................................................................................................................................................................................. 1 

Tabla 3 Proceso de aprendizaje Wayuu. Elaboración propia .................................................................................................................................................................................................................... 2 

Tabla 4 Estrategias didácticas del proceso educativo. Elaboración propia........................................................................................................................................................................................... 1 

Tabla 5 Hitos en la infancia. Elaboración propia, basada en Las Orientaciones Pedagógicas para la Educación Inicial de Niños y Niñas Pertenecientes a Comunidades de 

Grupos indígenas. (2019) OEI – MEN ............................................................................................................................................................................................................................................................... 3 

Tabla 6 Explicación de los ejes de trabajo pedagógico para el desarrollo integral en la primera infancia, hecha con base en El Lineamiento Pedagógico y Curricular para la 

Educación Inicial en el Distrito ............................................................................................................................................................................................................................................................................ 5 

 

Índice de ilustraciones 

Ilustración 1 Lo que se aprende en la modalidad propia. Tomado de OEI (2019) ............................................................................................................................................................................. 2 

Ilustración 2 Referentes en la educación inicial indígena. Tomado de OEI (2019) ............................................................................................................................................................................ 2 

Ilustración 3 Los entornos de la infancia Wayuu (2023) ............................................................................................................................................................................................................................. 2 

 

file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142568711
file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142568712


Índice de fotografías 

Fotografía 1  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) ................................................................................................................................................................................................................................... 1 

Fotografía 2  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) ................................................................................................................................................................................................................................... 1 

Fotografía 3  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) ................................................................................................................................................................................................................................... 6 

Fotografía 4  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) ................................................................................................................................................................................................................................... 2 

Fotografía 5  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) ................................................................................................................................................................................................................................... 1 

Fotografía 6 Provocación Reggio Emilia. Recurso disponible en línea https://co.pinterest.com/clemenciajarami/provocaciones/ ................................................................................. 1 

Fotografía 7  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) ................................................................................................................................................................................................................................... 1 

Fotografía 8  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023) ................................................................................................................................................................................................................................... 3 

Fotografía 9  Archivo del Gimnasio Moderno Reggio Emilia - Without Borders (2023) ................................................................................................................................................................... 3 

Fotografía 10  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023)................................................................................................................................................................................................................................. 3 

Fotografía 11  Archivo del proyecto Kaspolüin (2023)................................................................................................................................................................................................................................. 1 

 

 

file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142569195
file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142569196
file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142569197
file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142569198
file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142569199
file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142569200
file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142569201
file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142569202
file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142569203
file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142569204
file:///C:/Users/urban/OneDrive/Escritorio/Proyecto%20Save%20the%20Children/Documento%20en%20construcción-MODELO-Ajustado.docx%23_Toc142569205


Referencias 

ASCOBA. (2013). Modelo Pedagógico Etnoeducativo Emancipador Champalanca Pedagógica. Chocó, Colombia. 

Blumenfeld, P., Soloway, E., Marx, R., Krajcik, J., Guzdial, M., & Palincsar, A. (1991). Motivating Project-Based Learning: Sustaining the doing, supporting the learning. 

Educational Psychologist, 3-4(26), 369-398. 

Bordieu, P. (1979). La Distinción. Criterio y Bases Sociales del Gusto. Madrid: Taurus. 

Cabanellas, I., & Eslava, C. (2005). Territorios de la Infancia. Diálogos entre arquitectura y pedagogía. Barcelona, España: Graó. 

Congreso de la Republica. (1995). Decreto 804. 

Congreso de la República. (2007). Decreto 2406. Colombia. 

Constitución Política de Colombia. (1991). Colombia. 

Dewey, J. (1916). Democracy and Education. An introduction to the Philosophy of Education. The Macmillan Company . 

Dewey, J. (1938). Experiencia y Educación. New York, Estados Unidos: Simon & Schuster. 

Edwards, C., Gandini, L., & Forman, G. (1998). The Hundred Languages of Children: The Reggio Emilia Experience in Transformation. Massachusetts, Estados Unidos: 

Ablex Publishing Corporation. 

Figueroa, N. P. (2018). El Sistema Normativo Wayuu. Módulo Intercultural. Santa Marta: Universidad Sergio Arboleda. 

Gandini, L., & Goldhaber, J. (2001). En Diálogo con Reggio Emilia: Escuchar, Investigar y Aprender. New York : Routledge. 



Gandini, L., Hill, L., Cadwell, L., Schwall, C., & Wesson, L. (2015). Bringing Learning to Life: A Reggio Approach to Early Childhood Education. St. Paul, Minnesota, Estados 

Unidos: Redleaf Press. 

ICBF. (2017). Orientaciones para Desarrollar el Enfoque Diferencial Étnico a partir de la Perspectiva del Reconocimiento y Respeto de la Diversidad. Colombia: Instituto 

Colombiano de Bienestar Familiar. 

Jaramillo, L. (2007). Concepción de Infancia. Revista del Instituto de Estudios Superiores en Educación(8), 108-123. 

Ley 1098 . (2006). Código de la Infancia y la Adolescencia. Colombia. 

Malaguzzi, L. (2001). La Educación Infantil en Reggio Emilia. (A. Hoyuelos, Trad.) OCTAEDRO -ROSA SENSAT. 

MEN. (2006). ANAA AKUA'IPA Proyecto Etnoeducativo de la Nación Wayuu. Guajira: Ministerio de Educación Nacional. 

MEN. (30 de Enero de 2009). Ministerio de Educación Nacional. Obtenido de https://www.mineducacion.gov.co/primerainfancia/1739/w3-article-

178050.html#:~:text=La%20educaci%C3%B3n%20para%20la%20primera,desarrollar%20competencias%20para%20la%20vida. 

Ministerio de Educación Nacional. (1994). Ley General de educación. Colombia: Congreso de la República. 

Montessori, M. (1949). The Absorbent Mind . New York. 

Moss, P. (1999). Beyond Quality in Early Childhood Education and Care: Languages of Evaluation. Londres, Reino Unido: Routledge. 

OEI. (2011). Lineamiento Pedagógico para la Educación Inicial Indígena en Bogotá . SDIS. 

OEI. (2019). Orientaciones Pedagógicas para la Educación Inicial de Niños y Niñas Pertenecientes a Comunidades de Grupos indígenas. Bogotá, Colombia: Ministerio de 

Educación Nacional. 

Perrin, M. (1980). El Camino de los Indios Muertos. Carácas, Venezuela: Monte Avila Editores C.A. 



Política Educativa para la Primera Infancia . (2009). Colombia. 

SDIS. (2016). Celebrar la Diversidad. Orientaciones para la Implementación del Enfoque Diferencial en la Atención Integral de la Primera Infancia. Bogotá: Secretaría 

Distrital de Integración Social. 

SED. (2019). LINEAMIENTO PEDAGÓGICO Y CURRICULAR PARA LA EDUCACIÓN INICIAL EN EL DISTRITO. Bogotá, Colombia: Secretaría de Educación del Distrito. 

UNICEF. (1989). Convención Internacional sobre los Derechos del Niño. ONU. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

Anexos 

 

Anexo 1:  …………………………………………………………………………………………………Diagnóstico inicial de necesidades, intereses y aspectos relevantes 

Anexo 2:  …………………………………………………………………………………………………………………………………………Ruta docente Modelo Kaspolüin 

Anexo 3: ……………………………………………………………………………………………………………………Encuesta para niños y niñas ¿qué emoción eliges? 

Anexo 4: ……………………………………………………………………………………………………………………………………………Organizador del Proyecto Vivo 

Anexo 5:  ………………………………………………………………………………………………………Cartillas para facilitadores educativos, cuidadoras y cuidadores 


